# শ্রীশ্রীটেতহা-উপদেশ

( अध्य यद्भ

# ই জানেক্স নাথ চেত্ৰ বিক্রিক

প্রকাশক বিন্তুল ক্ষমলা প্রেল প্রকার প্রত্ন বিন্তুল ক্ষমলা প্রেল, খুলনা।
১৩২৬।

মূল্য আট আনা মাত্র।

# পুলনা কমল। প্রেসু ১ইডে

🖹 অনম্ভকুমার বস্ত দারা মুক্তিত।

# উৎদর্গ পত্র

পুরমারাধ্য শ্রী গুরুদে দের শ্রীকর কমলে অপি ত হইল।



সন্নাসগ্রহণানস্তর এজিচৈতক্ত মহাপ্রভূ একুদাবন যাইবার উদ্দেশ্ত কুফপ্রেমে বিহুলে হইয়া বাচুদেশে ভ্রমণ করিতেন্ত্র। সন্মুথে এজীনিত্যানন্দ্রপ্রত্রবং পশ্চাতে গোপশিক্তগণ 'হরিবোল' বলিতেছে।

## সূচী পত্র।

|          |                                                 | পত্রাত্ব   |
|----------|-------------------------------------------------|------------|
| ١ ډ      | ভক্ত-বাণ্যই শ্রীকৃষ্ণের বাক্য                   | :          |
| ર 1      | শ্রীক্ষ-পাদ-পদ্মে চিত্তবৃত্তিই বিভার ফল         | ٠          |
| 01       | অতিথি-দেবাগৃহত্তের মূলধশ্ম                      | •          |
| 8 i      | যুগধর্ম সম্বন্ধে উপদেশ                          | ъ          |
| a i      | সংসার অনিভা—মৃত্যু অবশুস্তাবী                   | ১৩         |
| <b>6</b> | ব্রন্দ্রনের প্রতি তিলক-ধারণের উপদে <del>শ</del> | 36         |
| 91       | বিপ্র-পাদোদক-মাহাত্ম্য                          | >9         |
| b 1      | গুককে ভগ্ৰথ-চকে দর্শন ৩ তাঁহার                  |            |
|          | চরণে আত্ম-নিধেদন করিতে হয়                      | 75         |
| ۱ ۾      | সর্বশান্তেরই উপদেশ-—'কৃষ্ণভক্তি'                | <b>२</b> > |
| . 1      | কৃষ্ণভক্তিই প্রকৃত বিশ্ব।                       | २₡         |
| > 1      | সেইশাস্ত্রইণত্য যাহাতে কৃষ্ণভক্তি-              |            |
|          | উপদেশ আইছ                                       | 5 70       |
| 2 1      | কোন অবহার ভীর্থপর্টনে ফল হয়                    | ₹6         |

| 100          | ক্লফভব্দির প্রভাব ও দীবের গতিবর্ণন  | ٠.         |
|--------------|-------------------------------------|------------|
| 184          | 'ধাতৃ' শব্দের ব্যাখ্যা 🔒            | <b>∂</b> ∀ |
| 26 1         | मदौर्खन-शिका मान                    | 8 •        |
| >61          | কৃষ্ণভক্তিব্যতিরিক্ত আর বর নাই      | 8२         |
| >91          | ভক্তকে আভক্রম করিয়া ভগবং•          |            |
|              | পূজার কৃফল                          | 84         |
| 721          | ভাগবভ-তত্ত্বখন                      | 8 9        |
| 751          | ভত্তিই আবশ্যক—কেবল মাত্ৰ শুদ্ধাচাৰ  | <b>F</b>   |
|              | ভগবানকে পাওয়া যায় না              | ec         |
| <b>२</b> ० । | क्रकनाम-भशमञ्ज উপদেশ ও कीर्छन-      |            |
| •            | শিকাদান                             |            |
| > 5 1        | ভক্ত-মাঃখ্যো                        | eb.        |
| ۱ ۶ ډ        | শ্রীবাদের মৃতপুত্রের মুখ হইতে ভদ্ধ- | •          |
|              | কথন                                 | 63         |
| 1 28         | সকলের প্র'ভ নির্ভা কুফানাম          |            |
| 2            | मह्यात्र छेपरम्ग                    | 48         |

| २8 ।       | সমত্তই ঈশ্বরাধীন—কাহারও স্বতন্ত্র<br>হইবার শক্তি নাই | <b>ઝ</b> ૧      |
|------------|------------------------------------------------------|-----------------|
| ₹¢         | स्थाकवा चन्रहे शाकितन व्यवज्ञहे<br>गिनित्व           | ৬৮              |
| २७ ।       | বৈষ্ণব-নিন্দার প্রায়শ্চিত্ত কি ?                    | ۹.              |
| 29 1       | देवकव-माश्राया—देवकव-निन्ताम् मश्रापा                | q               |
|            | —এই পাপ হইতে উদ্ধারের উপায়                          | 92              |
| २৮।        | অভ্যকামনা পরিভ্যাগ পৃৰ্বক ভগবদ                       | <b></b> -       |
|            | ভজনের প্রভাব                                         | 95              |
| २२ ।       | কৃষ্ণ কাৰ্যা ব্যতীত আর কিছুই করিও ন                  |                 |
| ا ەت       | মহান্তের আচরণে দোষদৃষ্টি করিতে                       |                 |
|            | নাহ                                                  | 6.7             |
| <b>5</b> } | তুলদার প্রতি ভক্তি                                   | 36              |
| ७२ ।       | 'লক্ষের' কাহাকে বলে?                                 | 8 <del>1-</del> |
| ৩৩ ;       | নিভা, কুশল-মঞ্চল কাহার স                             | > 0 0           |
| ं8 ।       | ्रङ' <b>ङ कान—এই वृ</b> ष्ट्र शर्भावङ                |                 |
|            | <b>17</b> 1                                          | 2.5             |

| <b>⊃e</b> | দাকাঞ্জ জীবিত থাকা কালে মন্ত্ৰ      |     |
|-----------|-------------------------------------|-----|
|           | বিশ্বত হইলে অক্টের নিকট মন্ত্রগ্রহণ |     |
|           | নিষিদ্ধ                             | 200 |
| 99        | পরাত্মনিষ্ঠা                        | ১০৮ |
| ၁၅ ၂      | শ্রীবাহুদেব দার্বভৌমের প্রতি        |     |
|           | ভবোপদেশ                             | 220 |
| OF 1      | 'মৃক্তিপদ'—ইহার অর্থ কি,?           | ১७१ |
| । ६७      | कृटेक्क मत्रव छ प्रमम               | るのな |
| 8 • 1     | গৃহে থাকিয়। নিরন্তর রুফ্নাম গ্রহণ- |     |
|           | <b>উ</b> প <b>न्</b>                | 787 |
| 8 2 1     | नितंश्वत कृष्णनाम लहेटल मटन अश्कात  |     |
| •         | •ও অভিযান স্থান পায় না             | 285 |
| #3那!      | মহাভাগবত স্থাবর ও জগ্গমের ভিতর      |     |
| ì         | শ্ৰীভগবানকে দেখেন                   | >8€ |
| 83 1      |                                     |     |
| •         | শ্রীনারায়ণ ভত্তোপদেশ               | 786 |

| 801   | অপ্রাক্ত বস্তু প্রাকৃত ইন্দ্রিদ-গোচর |              |
|-------|--------------------------------------|--------------|
|       | নহে                                  | > 4 9        |
| 88 1  | সাধ্য সাধন তম্ব বিচার                | 2000         |
| 5¢ 1  | ঈশ্ব শাল্প-নিয়মাধীন নহেন            | 3 <i>6</i> 8 |
| 8 5 1 | मन्नामीत পক्षে ताक-पर्यन निधिक       | 369          |
| 891   | निद्रस्त कृष्धः नाम कीर्स्टरनद कन    | >90          |
| 8b 1  | গৃহস্থবিষয়ী। লোকের সাধন-উপদেশ       |              |
|       | ७ रेक्करवत्र व्हम निर्वत्र           | >92          |
| 1 68  | মৰ্কট বৈৱাগ্য বৰ্জনীয়               | 592          |
| e - 1 | উত্তম হইয়াও আপনাকে হীন ম            | <b>ન</b> -   |
|       | ক্রিবার ফল                           | :63          |
| 621   | माधावामी कृष्ण-व्यवतानी              | ;b>          |
| e 2   | মহাজনাবলম্বিত পথ                     | ५५८          |
| 601   | মুসলমান শাস্ত্রোক্ত গুড় তম্ব কথন    | >66          |

## শুদ্ধি পত্র।

|              | . ~           |                 |                      |
|--------------|---------------|-----------------|----------------------|
| ত্ৰাস্ক      | পংক্তি        | অ শুদ্          | শুদ                  |
| ₹•           | ર             | ভরেবে ়         | ভবে                  |
| २२           | <b>&gt;</b> , | অঘ-বক           | অজ ভব                |
| २७           | 8             | শাস্ত্র         | শাস্ত্রই             |
| ٥)           | 76            | অঞ্জ-           | , অঞ্চ               |
| ৩২           | 9             | সভারমা          | শঙ্ <b>রিয়া</b>     |
| <b>७</b> 8   | >             | য <b>েজঃশ *</b> | य:.कड-न-             |
| ৩৪           | ٥e            | উচিৎ            | <u>উচিন্ত</u>        |
| ७६           | 8             | नामी नन्तन      | <b>मार्गा-नन्ध</b> न |
| 8 2          | 26            | ভাগবৎ           | ভাগবত                |
| 8¢           | ৩             | ভগবভ            | ভগবদ্                |
| 40           | ۵             | ভক্তি           | ভ ক্রিই              |
| , <b>e 8</b> | 28            | <b>८भारहा</b>   | মোহোর                |
| 8•4          | > ¢           | কন্ত ভিন্তা গ্ৰ | কণ্মভিভাগ্য          |
| 500          | e             | নিষেদ 🔭         | ণি যিন্ধ             |
| 1 1 hr       | ٦             | ব্ৰদ্           | " ব্ৰহ্ম             |

| >5>         | ه د      |   | ব্ৰ:শ                 | " ব্ৰ:শ             |
|-------------|----------|---|-----------------------|---------------------|
| 220         | >        |   | চিৎ-শক্তি             | " চিৎ-শাক্ত         |
| >>10        | <b>ર</b> | ; | ঈশ্ব                  | " ঈশব               |
| <b>५</b> २९ | ર        |   | <b>क्रेश्र</b> त्त्रत | <sup>⊭</sup> "ঈचदেत |
| 254         | ર        |   | জীব                   | " জীব               |
| ১৩৩         | <b>২</b> |   | 'দম্বন্ধ'             | " 'সম্বন্ধ'         |
| 700         | ર        |   | ভগবানে                | " ভগবানে            |
| 700         | e        |   | আয়াস                 | আরাম                |
| >8¢         | >        |   | 8.7                   | 874                 |
| 786         | ৬        |   | ভগবত্মান্তেব          | ভগবত্যাত্মব্যেব     |
| 285         | ٥ د      |   | मण गरमञ्जू            | স্ক্মেচ্ছু          |
| 293         | ۶.       |   | হরিদাস ও              | হরিদশস ও            |
| ১ ৭৩        | ১২       |   | <b>শে</b> ই           | সে-ই                |
| >6.         | >        |   | षञ्जनिष्ठी            | অন্তর্নিষ্ঠা        |

360

36

বহিবৈরাগ্য বহিবৈরাগ্য

"গোর। বিজ নট-মাজে, বাক্ষহ হৃদয়-মাঝে, কি করিবে সংসার শমন। দরোত্তম দাসে কহে, গোরী-সম কেহ নতে, না ভজিতে দেয় প্রেমধন।"

## ঐ ঐতিত্ত্য-উপদেশ।

## >। ভক্ত-नाकाई बिक्रस्थत नाका ।

শীধাম নবদীপে শীটেততা মহাপ্রভ্র সহিত শীল্পর পুরীর মিলন হটলে শীল্পর পুরী তাঁহাব রচিত "ক্ষলীলামৃত" নামক পুঁথি সমালোচনা করিতে মহাপ্রভ্কে অন্তরোধ করিলে মহাপ্রভ্ বলিলেন "আপনি একজন পরম ভক্ত। ভক্ত-বাকাই ক্ষথবাকা। ভক্তবাকো যে দোষ দেখে সে নিশ্চমই পাপী। ভক্তের কবিত্ব যেরপই হউক না কেন, তাহাতে ক্ষথের প্রীতি হয়।" প্রভূ বোলে "ভক্তবাক্য ক্ষেত্র বর্ণন।"
ইহাতে যে দেখে দোষ সে-ই পাপীজন দ ভক্তের কবিছে যে-ভে-মতে কেনে নর। সর্ব্বদো ক্ষেত্র প্রীতি ভাহাতে নিশ্চর । মূর্ব বোলে 'বিষ্ণায়' 'বিষ্ণবে' বোলে ধীর। ছই বাক্য পরিগ্রহ করে কৃষ্ণ বীর। দুর্বা বদতি বিষ্ণায় ধীরো বদতি বিষ্ণবে। উভয়োম্ব সমং পুণাং ভাবগ্রাহী জনার্দন: ।'(১) ইহাতে যে দোষ দেখে ভাহাতে সে দোষ। ভক্তের বর্ণন মাত্র কুষ্ণের সম্ভোক।"(২)

যে-তে-মতে কেনে ময় ⇒যে কোনও প্রকারেরই ইউক ব∤কেন

<sup>(</sup>১) শ্রীবিকুকে প্রণাম করিবার সময়ে মূর্থ ব্যক্তি 'বিকার' , নমো বলে এবং জ্ঞানীলোক 'বিফবে' নমো বলে। কিন্তু উভয়েরই সমান পুণা হয়, কায়ণ জনাদিন ভাবপ্রাহী।

<sup>(</sup>২) ঐচৈতহা ভাগৰত--- আৰি। १ম।

## ২। 🖲 কৃষ্ণ-পাদ-পদ্মে চিভর্তিই বিভার ফল।

কাশাীর দেশীয় কেশব পঞ্জিত 'দিগ্রিজয়ী পঞ্জিত' নামে খ্যাত। কেশব, ভারতের নানান্থানে দিছে-জয় করিয়াছেন। বছ সংখ্যক গণামায় পণ্ডিভকে ভর্কযুদ্ধে পরাল্ড করিরা অবশেষে নক্ষীপে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। ইকার চলাফের। ঠিক বভ মান্থবের ক্রায়। ইহার সক্ষে সর্বনা বিশুর লোকজন ও হাতীঘোড়া থাকে। নক্ষীপে আসিয়া ইনি সগৰ্কে বলিলেন "এই নবছীপে যত বড়ই পণ্ডিত পাকুন না কেন জিনি আমার নিকট আসিয়া আমার শহিত তর্ক ও বিচার করিয়া আমাকে পরাস্ত করুন. নতুবা আমাকে জয়পত্র লিখিয়া দিউন। যদি তিনি আমাকে পরাম্ব করিতে পারেন ভবে নব্দীপবাদিগণ জাঁহাকে উপযুক্ত উপহার দিউন এবং আমিও নবছীপ বাসিগণকে আমার সমস্ত সম্পত্তি দিয়া ঘাইব।"

কেশব পণ্ডিতের সহিত বালক অধ্যাপক শ্রীনিমাই পণ্ডিতের বাগযুদ্ধ আরম্ভ হইন। কেশব গন্ধা-শুব আরম্ভ করিলেন। অনর্গল শ্লোকের উপর শ্লোক রচনা করিয়া বলিতে লাগিলেন। শেষ স্লোকটীর দোষ গুণ বিচার হইল। শ্রীনিগাই পণ্ডিত ঐ শ্লোকের বিশুর আলম্বারিক গোষ দেখাইলেন। দিথিজয়ী উহা কিছুতেই খণ্ডন করিতে পারিলেন না এবং অবশেষে বছ বাগবিতপ্তার পর শ্রীনিমাইএর নিকট পরাজ্য স্বাকার করিলেন। রাত্রিতে স্বপ্র-যোগে সরস্বতী নিমাই পণ্ডিতের প্রকৃত তত্ত দিগ্নি-জয়ীকে বলিলেন এবং বলিয়া দিলেন ''তুমি কল্য অভি প্রতাষে যাইয়া নিমাই পণ্ডিতের নিকট আত্ম-সমর্পণ কর। দিখিজয়ী ভাহাই করিলেন এবং নিমাইএর নিকট সীয় বিভা-মদের অসারতা স্থীকার পূর্বক তাঁহার চরণ ধরিয়া তত্তোপদেশ প্রার্থনা করিলে निभारे पिथि ज्यो कि এर উপদেশ করিলেন :---

"ভন বিপ্রবর! তুমি মহা ভাগ্যবান। সরস্থতী যাহার জিহবার অধিষ্ঠান ॥ 'দিখিজয় করিব' বিতার কার্যা নতে। ঈশবে ভঞ্জিলে, সে বিভাগ সভে কছে। भन पिशा वबा, त्मह छाड़िया हिनाल। ধন বা পৌক্ষ সঙ্গে কেহ নাহি চলে। এতেকে মহাস্ত সব সর্ব্ব পরিহরি। করেন ঈশর-দেবা দৃঢ় চিত্ত করি॥ এতেকে ছাড়িয়া বিপ্র! সকল জঞ্জাল। শ্ৰীকৃষ্ণ চরণ গিয়া ভজহ সকাল। ধাবক মর্ণ নাহি উপসন্ন হয়। ভাবভ সেবহ কৃষ্ণ করিয়া নিশ্চয়॥ সে-ই সে বিষ্ণার ফল জানিহ নিশ্চয়। 'কৃষ্ণ পাদ-পদ্মে ঘদি চিন্তব্যত্তি হয়।' महा উপদেশ এই कहिलूँ তোমারে। 'সবে বিফুডজি সতা অনন্ত সংসারে'॥"

#### শ্রীক্রী চৈত্র জা-উপদেশ।

প্রভু বোলে, "বিপ্রা! সবদন্ত পরিহরি।
ভদ্ধ গিয়া কৃষ্ণ, সর্বভূতে দলা করি।
বে কিছু তোমারে কহিলেন সরস্থতী।
তাহা পাছে বিপ্রা! আরে কহ কাহা প্রতি।
বেদ-গুহু কহিলে হয় পরমায়ু ক্ষয়।
পরলোকে ভার মন্দ জানিহ নিশ্চয়।(৩)

### ৩। অতিথি সেবা—গৃহস্থের মূলকর্ম

গৃহস্থেরে মহাপ্রভূ: শিখায়েন ধর্ম।
 "অতিথির দেবা গৃহস্থের মূলকর্ম॥

<sup>(</sup>৩) প্রীচৈতন্ম ভাগবছ—- আদি। ৯ম। সভে ⇒ সকলে। এতেকে ⇒ অতএব, এই নিমিত্ত।

গৃহস্থ হইয়া যদি অতিথি না করে।
পশুপন্ধী হইতেও অধন বলি তারে॥
যা'র বা না থাকে কিছু পূর্বাদৃষ্ট দোমে।
দেহো তণ জল ভূমি দিবেক সন্তোমে॥
'ত্ণানি ভূমিকদকং বাক্ চতুথী চ স্কন্তা।
দুগ্ডাগুপি সতাং গেহে নোচ্ছিন্তস্তে কদাচন॥'(৪)
সত্যবাক্য কহিবেক করি পরিহার।
তথাপি অতিথি শূল না হয় তাহার॥
অবৈতবে চিত্ত-স্থ্যে যার যেন শক্তি।
তাহা করিলেই বলি অতিথির ভক্তি॥'(৫)

<sup>(</sup>৪) (গৃহত্ব অভিপিকে অন্নগন করিতে অসমর্থ হুইতে পারেন কিন্ত ভাগার শীয়ন ও উপবেশনের জন্ম) ভূগ ও শ্রুমি হন্তপদ প্রকালনের ও পানের জন্ম ফল ও চতুর্থ দেবা অর্থাং প্রিয়ব!ক।, এই সমস্ত বিষয়ের, (সাধু গৃহত্তের আশ্রমে) কথনও উচ্চেদ্র বা অভাব হয় না। (মনুসংহ্তা---৩।১০১)

<sup>(</sup>१) থীচৈতক্স ভাগবত—আদি। ১০ম।

#### শ্ৰীশ্ৰীচৈতমা-উপদেশ।

## 8 । यूगदर्भ मत्रस्त উপদেশ।

শীচৈত ক্রদেব যৌবনারত্তে একবার পূর্বাঞ্চলে যান। তথায় তাঁহার অবস্থিতিকালে তপন মিশ্র নামক জনৈক সাধু আন্ধণ আাসয়। তাঁহার চরণ বন্দনা করিয়া তাঁহার সম্পূথে যোড়হত্তে দাঁড়াইলেন, এবং তাঁহার নিকট তত্ত্বোপদেশ প্রার্থনা করিলেন ও কিনে তাঁহার (সেই আন্ধণের ) প্রাণ জুড়াইবে তৎসহত্তে জিঞাসা করিলেন।

বিপ্র বোলে "আমি অতি দীন হীন জন।
কুপা-দৃষ্ট্যে কর মোর সংসার মোচন।
• সাধ্য-সাধন তত্ত্ব কিছুই না জানি।
কুপা করি আমা' প্রতি কহিবা আপনি।

অতিথি না করে – অতিথি সংকার না করে।
পরিহার – দোবাপনয়ন। অকৈতবে – কলকামৰাপুস্ত হইরা। বেন – বেমন।

বিষয়াদি স্থখ মোর চিত্তে নাহি ভায়। কিনে জুড়াইবে প্রাণ কহ দ্যাময় " প্রভ বোলে "বিপ্র! তোমার ভাগ্যের কি কথা। ক্লফ ভজিবারে চাহ সেই সে সর্বাধা। •ঈশ্বর ভজন অতি তুর্গম অপার যুগধর্ম স্থাপিয়াছেন করি পরচার॥ চারি যুগে চারি ধর্ম রাথি ক্ষিতিভলে। স্বধর্ম স্থাপিয়া প্রভূ নিজস্থানে চলে। 'পরিত্রাণায় সাধুনাং বিনাশায় চ হৃত্বতাম। ধশ্মসংস্থাপনার্থায় সম্ভবামি যুগে যুগে ॥'(৬) মাসন বর্ণান্ত্রোহস্য গৃহুতে২মুযুগং তমুঃ। শুক্লোরক্তম্বথা পীত ইদানাং কৃষ্ণতাং গতঃ ॥"(৭)

- (৬) শ্রীকৃষ্ণ অর্জ্রনকে বলিতেছেন —সাধুনিগের পরিত্রাণের জন্ম, তৃত্বপরায়ণ জনগণের বিনালের জন্ম এবং ধর্মসংস্থাপনের জন্ম আমি বুগে অবতীর্ণ হইরা থাকি। গীতা—৪।৮
  - (৭) গর্গমূনি নন্দ মহারাজকে বলিতেছেন-আপ্নার এই

কলিযুগ ধর্ম হয় নাম সহীর্ত্তন।
চারি যুগে চারি ধর্ম জীবের কারণ ।
'ক্বতে যৎধ্যায়তো বিষ্ণু: জ্বেভায়াং যদভোমধৈ:।
ছাপরে পরিচর্যায়াং কলো তদ্ধরিকীর্ত্তনাৎ ॥'(৮)

ৰুব প্ৰতিবুদে দেহ ধারণ করেন এবং ইহার তিনটা বর্ণ ইইরা থাকে, যথা—শুক্ল, রক্ত ও পীতবর্ণ ; সম্প্রতি ইনি কুফবর্ণ ধারণ করিরাছেন। 'শুক্ল' অর্থাং সভাবৃদ্ধে হংগাবভারে বেতবর্ণ। 'বিক্ত' অর্থাং ত্রেভাবৃদ্ধে হরত্রীবাবভারে সক্তবর্গ। 'পীত' স্বর্ধাং কলিবুদে গৌরবর্ণ (শ্রীকৃষ্ণতৈ হক্ত মহাপ্রভূ)। ভাগবত—১০/৮/১

"শুদ্ধ, রক্ত, পীতবর্ণ এই তিন ছাতি। সভা, জেতা, কলিকালে ধরেন জ্রীপতি।

- ় ইদানী দাপরে তিহো হৈল কুফবর্ণ। এই সব দান্তাগম পুরাণের মর্ম !" ( জীচৈতক্ষচরিতাসূত—আদি। ৩য়)
- (৮) সভাৰূপে থানিবারা, ত্রেভাবূগে বজ্ঞাদিবারা, বাণত্তে প্রিচর্ব্যা (অর্চনা) মারা এবং ক্লিয়ুগে কীর্ত্তনাদিশ্বারা ভগ্গবানের আরাধনী হয় —

অতএব কলিযুগ নাম-যঞ্জ সার। আব কোন কর্ম কৈলে না হয় পার । রাত্রি দিন নাম লয় খাইতে ভইতে। তাহার মহিমা কেদে নাহি পারে দিতে। ভান বিপ্র! কলিয়ুগে নাহি তপ যজা। ষেই জন জজে কৃষ্ণ তার মহাভাগা। \* অভ এব প্ৰহে তুমি কৃষ্ণ ভৰ্ক পিয়া। কুটিনাটি পারহার একাস্ত হইয়া **।** সাধাসাধন তত্ত যে কিছু সকল। ভরিনাম দকীর্ত্তনে মিলিবে সকল। 'श्रुवर्गाम श्रुवर्गाम श्रुवर्गाटमय (कर्ममम । কলৌ নান্ত্যেৰ নান্ত্যেৰ কান্ত্যেৰ গভিবন্তথা।<sup>2</sup>(৯ 'र्दाकृष्ण हरतकृष्ण कृष्ण कृष्ण हरत हर्त्त । হরেরাম হরেরাম রাম রাম হরে হরে।

(a) ( বৃহন্নারদীয় পুরাণ ) কলিবুগে হরিনাম বাতীত জীবেক্স জার জ্বন্ত সঠি নাই, নাই, নাই। এই শ্লোক নাম বলি লয় মহামন্ত্র। যোল নাম বজিশ অক্ষর এই তন্ত্র॥ সাণিতে সাধিতে যবে প্রেমাঙ্কুর হ'বে। সাধ্যসাধন তত্ত্ব জানিবা সে তবে॥(১০)

"কলিকালে নামকণে কৃষ্ণ অবতার।
নাম হইতে হয় সকা জগত নিস্তার।
দটেলাগি হরেনাম ইক্তি তিনবার।
কচলোক ব্যাইতে প্নরেবকার।
'কেবল' শক্ষ পুনর্গে নিশ্চয়-কারণ।
জ্যান, যোগ, তপ আদি কর্ম নিবারণ।
অঞ্চণা যে মানে বিতার নাহিক নিস্তার।
নাহি, নাহি, নাহি তিন্ ইস্তি এবকার।

( প্রীচৈত হাত হিতামূত — আদি। ১৭
(১০) প্রীচৈত হাত লাগবত — আদি। ১০ম। পরচার = প্রচার।
দৃষ্ট্যে = দৃষ্টিবারা। সাধ্য = সাধনীয় অর্থাং ভগবংপ্রেম।
সাধন = ভগবদ্ভ লন প্রণালী, যথা প্রবণ, কীর্ত্তনাদি।
নাহি ভায় = ভাল লাগে না। কুটনাটি = চলনা, চাতুরী।
সাধিতে = সাধন করিতে।

### ৫। দংসার অনিত্য—মৃত্যু অবশ্যম্ভাবী।

শীনিমাই পণ্ডিত পূর্বাঞ্চল হইতে গৃহে প্রভাগিকর করিয়া জানিলেন যে তাঁহার পত্নী লক্ষ্মীদেবী পরলোক গমন করিয়াছেন। শীনিমাইকে দেখিয়া তাঁহার জননী শচাদেবী অশু বিদর্জন করিতে লাগিলেন। শীনিমাই তাঁহাকে এইরূপ প্রবোধবাকা বলিলেন:—

' ''যার যে নিকক্ক আছে ঘুচাইবে কেই।

শকল সংসার মিথ্যা সব দেহ গেই॥

তোমারে কে বুঝাইব তুমি সব জান।

জানিয়া ভনিয়া কেনে প্রবোধ না মান॥

শরীর ধরিয়া কেই মৃত্যু না এড়ায়।

বুজাদি দেবতা যত তারা মৃত্যু পায়॥

কেহ আগে কেহ পাছে মরণ সভার।
জন্ম মরণ মাত্র সভার ব্যবহার ॥"(১১)
'কস্ত কে পতিপুত্রান্তা মোহ এব হি কারণং'।(১২)
প্রভূ বোলে "মাতা! ছঃধ ভাব ক্ষি কারণে।
ভবিতব্য যে আছে সে ঘূচিব কেমনে॥
এই মত কাল গতি.—কেহ কারো নহে।

(১১) এটিচতন্যসঙ্গল ( এলোচন দাস কৃত )। জাদি।
ঘুচাইবে কেহ =কেহই ঘ্চাইতে অর্থাৎ দূর করিতে
পারে না।গেহ = গৃহ। সভার ব্যবহার = সকলের রীতি।
(১২) ভাগবত — ৮। ১৬। ১৯। অদিতির প্রতি কশুপের
উদ্ধি। সম্পূর্ণ শ্লোক্টি এই :—

"কদেহো ভৌতিকোহনাক্সা কচাক্সা প্রকৃতেঃ পরঃ।

কন্ত কে পতিপুতাভা মোহ এব হি কারণং।"
 অর্থাৎ ভৌতিক অনাত্ম দেহ কোথার, আর প্রকৃতির পর
(অতীত) আত্মাই বা কোথার? পতি পুত্রাদিই বা কে? পতিপুত্রাদি কাহার? ভাবিয়া দেখিলে, মোহই ঐ সকল প্রতীতির
কারেণ।

অতএব 'দংসার অনিত্য' বেদে কহে।
ঈশবের ইচ্ছাধীন যে, সকল দংসার।
সংঘোগ কিয়োগ কে করিতে পারে আর॥
অতএব যে হইল ঈশ্বর ইচ্ছায়।
হইলু সে কার্য্য আর হঃথ কেনে তায়।
স্থামীর অগ্রেতে গঙ্গা পায় যে স্কৃতি।
তারে বড় আর ধ্বৈা আছে ভাগ্যবতী॥'(১৩)

### ৬। ব্রাহ্মণের প্রতি তিলক-ধারণের উপদেশ।

শ্রীনবদ্বীপ নিবাসী মৃকুন্দ সঞ্জয়ের পুত্র পুরুষো-ত্তম দাদের বাটার চণ্ডীমগুণে অধ্যাপক শ্রীনিমাই শিষ্যুগণকে পড়াইয়া থাকেন। যদি কোনও শিষ্য

<sup>(</sup>১৩) শ্রীচৈতন্য ভাগবত-জাদি। ১০ম।

কোনদিন ভ্রমবশতঃ কপালে তিলক না দিয়া আফে তবে তাহাকে তিলক ধারণ সম্বন্ধে উপদেশ দিয়া শ্রীনিমাই এমন লজ্জা দেন যে সে পুনরায় বিনাঃ তিলকে তাঁহার নিকট আসে না। ।

প্রভু বোলে "কেনে ভাই কণালে ভোমার।
তিলক না দেখি কেনে কি ফুক্তি ইহার ॥
তিলক না থাকে ষদি বিপ্রের কণালে।
তবে তারে 'শ্মশান সদৃশ' বেদে বলে ॥
ব্বিলাঙ আজি তুমি নাহি কর' সন্ধা।
আজি ভাই! ভোমার হইল সন্ধা। বন্ধা। ॥
চল, সন্ধা। কর গিরা গৃহে পুনর্বার।
সন্ধা। করি তবে সে আসিহ পঢ়িবার ॥"(১৪)

<sup>(28)</sup> य। वक्ता = विकल। পঢ़िवांत = शांठ कतिवांत ।

#### ৭। বিপ্র-পাদোদক-মাহান্য।

শ্রীনিমাই তাঁহার মেগো চন্দ্রশেথর ও অনেক শিষাকে সঙ্গে লইয়া শ্রীগয়াধামে পদত্রজে যাত্রা করিলেন। পথিমধ্যে মন্দারে আসিয়া তাঁহার প্রবল জ্ব হইল। সকলেই অত্যন্ত চিন্তিত হইলেন। বিশেষ চেষ্টা করিয়াও তাঁহারা জর নিবারণ করিতে পারিলেন না। অবশেষে শ্রীনিমাই তাঁহাদিগকে বলিলেন ''আমাকে ব্রাহ্মণের পাদোদক আনিয়া দাও। উহাপান করিলেই আমার জর ছাড়িব।" শিয্যগণ তাহাই করিলেন। পাদোদক পান কর**।** মাত শ্ৰীনিমাই পূৰ্ববং হুত্ব इইলেন। বিপ্ৰপাদোদক মাহাত্ম্য দেখাইবার নিমিত্তই তিনি এরপ কুত্রিম জ্বের সৃষ্টি করিলেন।

প্রাক্তত লোকের প্রায় বৈকুণ্ঠ-ঈশর। লোক শিক্ষা দেখাইতে ধরিলেন জ্বর॥

মধ্য পথে জর প্রকাশিলেন ঈশ্বরে। শিষাগণ হইলেন চিস্তিত অন্তরে॥ পথে রহি করিলেন বহু প্রতিকার। ভথাপি না ছাডে জর, হেন ইচ্ছা তাঁর। তবে প্রভু ব্যবস্থিলা ঔষধ আপনে। 'সর্বাহঃথ খণ্ডে বিপ্র-পাদোদক পানে॥' বিপ্র-পাদোদকের মহিমা ব্ঝাইতে। পান করিলেন প্রভু আপনে সাক্ষাতে॥ বিপ্র-পাদোদক পান করিয়া ঈশ্বর। সেই ক্ষণে হুস্থ হৈলা, আর নাহি জ্বর॥ ঈশ্বর সে করে বিপ্র-পাদোদক-পানে॥ এ তান স্বভাব বেদ-পুরাণ-প্রমাণে ॥ বে তাহান দাস্ত-পদ ভাবে নিরম্ভর। তাহারো অবশ্য দাস্ত করেন ঈশ্বর॥ অতএব নাম ডান 'দেবক-বংসল।' আপনে হারিয়া বাঢ়ায়েন ভূত্য-বল ॥(১৫)

<sup>(</sup>১৫) এটিচতন্য ভাগবত-অধুদি। ১২শ।

## ৮। গুরুকে ভগবৎ-চক্ষে দর্শন ও তাঁহার চরণে আত্ম নিবেদন করিতে হয়।

শ্রীগয়াক্ষেত্রে শ্রীগদাধরের পাদপদ্ম দর্শন করিয়।
শ্রীশ্রীমহাপ্রভুর কৃষ্ণপ্রেম সমৃদিত হইয়ছিল। এই
প্রেমের গাঢ় অবস্থায় তিনি শ্রীঈশ্বর পুরীর নিকট
আত্মনিবেদন করিয়া দীক্ষা গ্রহণ করেন এবং শ্রীঈশ্বর
পুরীকে কি প্রকার ভগবং চক্ষে দেখিয়াছিলেন এবং
তাঁহাকে কি প্রকার আত্মনিবেদন করিয়া দেহ পর্যান্ত
দান করিয়াছিলেন তাহা শ্রীশ্রীমহাপ্রভুর নিয়োক্ত
বাক্যে প্রতীয়নান হইতেছে। এত্বলে গুরুকে ভগবংচক্ষে দেখার উপদেশ দেওয়া হইতেছে।

প্রভূ বোলে, ''গয়া যাত্রা সফল আমার। যতক্ষণে দেখিলাঙ চরণ তোমার॥

তান = তাঁহার। তাহান = তাঁহার। বাচায়েন = বাড়াইরা থাকেন। তীর্থে পিগু দিলে সে নিস্তরে পিতৃগণ।
সেহো যারে পিগু দিয়ে, তরেরে ' সেই জন ।
তোমা' দেখিলেই মাত্র কোটি পিতৃগণ।
সেই ক্ষণে সর্ব্ধ বন্ধ পায় বিমোচন ।
অত এব তীর্থ নহে তোমার সমান।
তীর্থেরো পরম তৃমি মঙ্গল-প্রধান।
সংসার সমৃক্র হৈতে উদ্ধারো আমারে।
এই আমি দেহ সম্পিলাঙ তোমারে।
কৃষ্ণ-পাদপদ্মের অমৃত-রশ-পান।
আমারে করাও তৃমি এই চাহি দান।"(১৬)

<sup>(</sup>১৬) প্রীচৈতন্য ভাগবত—আদি। ১২শ। দিরে — দিই।
প্রীকৃষ্ণ উদ্ধাবক বলিতেছেন :—

"আচার্বাং মাং বীজানীয়ালাবমন্যেত করিচিত।

ন মর্ত্তাবুদ্ধাস্থয়েত সর্বাদেবময়ো গুল ।"

অর্থাং আচার্বানে (গুলকে) আমার স্বরূপ জ্ঞান করা কর্ত্তবা,
কথনওঁ তাঁহাকে অবমাননা করা কি তাঁহাকে মন্ত্রাজ্ঞানে

#### ৯। সর্বশাস্ত্রেরই উপদেশ—'কৃষ্ণভক্তি'।

শ্রীগয়াধাম হইতে গৃঁহে প্রজ্যাবর্ত্তন করা অবধি
শ্রীনিমাই প্রায় সর্বাদাই কৃষ্ণপ্রেমে বিভোর থাকেন
অধ্যাপনা কার্য্য করিতে তাঁহার আর ইচ্ছা বা
সামর্থ্য নাই। এখন তাঁহার মুথে 'রুফ' এই কথা
ব্যতীত আর কিছুই নাই। একদিন শিষ্যবর্গের ও
শুক্তজনাদির অহ্বরোধে শ্রীনিমাই পণ্ডিত পড়াইতে
বসিলেন। শিষ্যগণ 'হরি' বলিয়া পুঁখি খুলিলেন।

তাঁহার গুণের দোষারোপ করা কর্ত্তব্য নহে, বেহেতু গুরু সর্বদেষময়। (ভাগবং—১১।১৭।২৫)

"গুরু কৃষ্ণরূপ হন শাস্ত্রের প্রমাণে।
গুরুরূপে কৃষ্ণ কুপা করেন ভক্তগণে।
\*
শিক্ষাগুরুকে ত জানি কৃষ্ণের স্বরূপ।
স্বর্ধামী ভক্তশ্রেষ্ঠ এই চুইরূপ।"
( শ্রীচৈতন্যচরিতায়ত—আদি। ১ম)

ইহা শুনিয়া শ্রীনিমাইএর জানন্দ হইল। তিনি আবিষ্ট হইয়া শাল্প ব্যাখ্যা আরম্ভ করিলেন এবং ইহাই সিদ্ধান্ত করিলেন যে, সর্বশাপ্তই কৃষ্ণভক্তি উপদেশ দিতেছেন, কৃষ্ণপাদপল্পে ভক্তিই সকল শাল্পের গৃঢ় মর্ম্ম।

প্রত্ বোলে ''সর্ব্বকাল সভা, কৃষ্ণনাম।'
সর্ব্ব শান্ত্রে 'কৃষ্ণ' বই না বোলয়ে আন ॥
কর্ত্তা হর্ত্তা পালয়িতা কৃষ্ণ সে ঈশর।
অন্ত-তব-আদি যত কৃষ্ণের কিন্ধর ॥
কুষ্ণের চরণ ছাড়ি' যে আর বাধানে।
বার্থ জন্ম যায় তার অকথা কথনে ॥
আগম বেদাস্ত-আদি যত দরশন।
সর্ব্বশান্ত্রে কহে 'কৃষ্ণ-পদে ভক্তিধন ॥'
মৃশ্ব সব অধাাপক রুষ্ণের মায়ায়।
ছাড়িয়া কৃষ্ণের ভক্তি অস্ত পথে যায়॥

করুণা-সাগর রুফ জগত-জীবন। **(मवक-वर्मण नम-(গাপের नम्मन ॥** হেন রুফ্টনামে যার নাহি রতি মতি। পঢ়িয়া ও সর্বাশান্ত ভাহার তর্গতি॥ मर्तिज अध्य यमि लग्न कृष्धनाय। সর্বদোষ থাকিলেও যায় কৃষ্ণধাম॥ এই মত সকল শান্তের অভিপ্রায়। ইহাতে দন্দেহ যার, সে-ই তঃথ পায়॥ কুষ্ণের ভদ্দন ছাড়ি যে শাস্ত্র বাথানে ! সে অধ্য কভ শাস্ত মর্ম নাহি জানে ॥ শান্তের না জানে মর্ম, অধ্যাপনা করে। গর্দভের প্রায় মাত্র শাস্ত্র বহি মরে। পঢ়িয়া শুনিয়া লোক গেল ছারখারে। কুষ্ণ মহামহোৎসবে বঞ্চিল ভাহারে॥ পুতনারে যে প্রভু করিলা মুক্তিদান। হেন রুফ ছাড়ি লোক করে অশু ধান।

অঘান্তর-হেন পাপী যে কৈল মোচন। কোন স্থথে ছাড়েড় লোক তাঁহার কীর্ত্তন। যে ক্ষের নামে হয় জগত পবিত্র। না বোলে হুঃথিত জীব তাঁহার চরিত। যে ক্লফের মহোৎসবে ব্রহ্মাদি বিহবল। ভাগ ছাড়ি' নুভা গীত কুরয়ে মঙ্গল। অজামিল উদ্ধারিল যে কুফের নামে। ধন-কুল-বিভা-মদে ভাহা নাহি জানে॥ শুন ভাই সবা সতা আমার বচন। ভ জ হ অমূল্য কৃষ্ণ-পাদপদ্ম-ধন॥ যে চরণ সেবিতে লক্ষ্মীর অভিলায। যে চরণ সেবিয়া শহর শুদ্ধ দাস। ্যে চরণ হইতে জাহ্নবী-পরকাশ। হেন পাদপদ্মে ভাই ! সভে হই দাস ॥"(১৭)

<sup>(</sup>১৭) শ্রীচৈতন্য ভাগবত---মধ্য। ১ম। আন -- অন্য। বাধানে -- ব্যাখ্যা করে। মঙ্গুল -- মাঙ্গলিক ক্রিয়াদি। পরকাশ -- প্রকাশ। ১১, ১১, ১১,

#### ২০। কুষ্ণভক্তিই প্রকৃত বিছা।

অধ্যাপক শ্রীনিমাই, শিল্পগণকে উপদেশ দিতেছেনঃ—(১৮)

'পেট এক সভ্য বস্ত ক্ষেত্ৰ চরণ।
সে-ই বিভা, যা'তে, ইরিভক্তির লক্ষণ॥
ভাহা বিস্থ অবিভা সকল শাস্ত্রে কঠে।
রাধাক্ষণ-ভক্তি বিনা কেহ সঙ্গী নহে॥
বিভা-কুল-ধন-মদে কৃষ্ণ নাহি পায়।
ভক্তিতে সে অনায়াসে পাই যত্রায়॥
ভক্তিরসে বশ কৃষ্ণ দেশহ বিচারি।
এত কহি শ্লোক পঢ়ে শাস্ত্র অসুসরি॥
'ব্যাধস্যাচরণং ধ্রবস্ত্র বাদেবপতেক্রপ্রস্তা কিং পৌক্রবং

<sup>(</sup>১৮) গ্রীচৈতন্য মঞ্চল ( শ্রীলোচন দাস কুজ)—আদি।

কুলায়া: কিম্ নাম রূপমধিকং কিছা স্থামো ধনং জ্জা তুষ্যতি কেবলং নচগুনৈ: ভজ্জি-প্রিয়মাধ্য:'॥"(১৯)

১১। সেই শাস্ত্র সত্য, যাহাতে কৃষ্ণ-ভক্তি উপদেশ আছে।

শচীদেবী শ্রীনিমাইকে জিজ্ঞাসা করিলেন, 'বাপ! আজি কি পুঁথি পড়িলে?" তচ্তুরে শ্রীনিমাই বলিলেন:—

<sup>(</sup>১৯) "ব্যাধের কি আচার ছিল, যাদ্বপতি উপ্রদেশের কি পৌক্লব ছিল (কারণ নিজপুত্র কংস তাঁহার রাজ্য আত্মসাৎ করিয়া তাঁহাকে কারাক্লম করিয়াছিল), কুজার কি রূপ ছিল (সে ত ত্রিবক্রা) এবং (ধন থাকিলেই যদি ভগবৎ-প্রীতি হইত, তবে দরিক্র) স্থামা বিপ্রের কি ধন ছিল ? কেবল ভুভিডে এই ভগবান তুঠ হয়েন, অপর কোনও গুণেই তুঠ হয়েন ন ∷"

প্রভু বোলে ''আদি পঢ়িলাগু কৃষ্ণনাম।
সত্য কৃষ্ণ-চরণ-কমল গুণধাম॥
সত্য-কৃষ্ণ-নাম-গুণ শ্রবণ কীর্ত্তন।
সত্য কৃষ্ণচন্দ্রের সেবক যে যে জন॥
সেই শাস্ত্র সত্য-কৃষ্ণভক্তি কহে যায়।
অক্সথা হইলে শাস্ত্র পায়॥
'যন্মিন্ শাস্ত্রে প্রাণে বা হরিভক্তি ন দৃশ্রতে।
শ্রোতব্যং নৈব তৎশাস্ত্রং যদি ব্রহ্মা
স্কাং বদেৎ'॥(২০)

চণ্ডাল চণ্ডাল নহে, যদি কৃষ্ণ বোলে। বিপ্ৰা নহে বিপ্ৰা যদি অসৎ পথে চলে।"(২১)

<sup>(</sup>২•) যে শাত্রে বা পুরাণে হরিভক্তি দেখা যায় না ( অর্থাৎ উপদেশ দেয় না), তাহা যদি ত্রহ্মা স্বয়ং বলেন, তথাপি তাহা শ্রোত্ব্য নহে। ( জৈমিনি ভারত )

<sup>(</sup>২১) শ্রীচৈতন্য ভাগবত—মধ্য। ১ম।

১২। কোন্ অবস্থায় তীর্থ-পর্যাটনে ফল হয়।

শুক্লাম্বর অন্ধচারির প্রতি মহাপ্রাভূর উক্তি:—(২২)
"ক্লয়ে যাবৎ কৃষ্ণ উদয় না করে।
তাবৎ তীর্থের অন্থগত নাহি তারে ॥
কৃষ্ণ-প্রেম বিন্থ ধর্ম কেহ কিছু নহে।
পঢ়িয়া দেধহ ইহা শাল্পে সব কহে॥
'মীনঃ স্থানপরঃ ফণী পবন,ভূঙ্ মেষোহণি
পণিশ্দনঃ

শেখভামাতি চক্তিগৌরপি কৰে। ধ্যানে সদা তিষ্ঠতি।

গর্ত্তে তিষ্ঠতি মুফিকো২পি গহনে সিংহঃ

সদা বর্ত্তত-এতেয়াং ফলমন্তি হস্ত তপসা সম্ভাবসিদ্ধিং

এতেষাং ফলমান্ত হস্ত তপদা সম্ভাবনিদ্ধিং বিনা ॥'(২৩)

(২২) ঐাচেতন্য মঙ্গল ( ঐালোচন দাস কৃত )—মধ্য।

'আরাধিতো যদি হরিন্তপদা ততঃ কিং নারাধিতো যদি হরিন্তপদা ততঃ কিং। অন্তর্বহির্যদি হরিন্তপদা ততঃ কিং নান্তর্বহির্বদি হরিন্তপদা ততঃ কিং'॥"(২৪)

(২৩) "মংস্ত নিত্য স্থানকারী, সর্প পবন-ভক্ষক, মেষ পত্র-ভক্ষক, কলুর বলদ নিত্য অমণশীল, (মংস্ত গ্রহণার্থে) বক দত্তই ধ্যানমগ্ন অর্থাৎ স্থান্থর, মৃষিক নিত্যই গর্ত্তে বাস করে, এবং সিংহ বনবাসী; ইহাদের ঐ সকল আচরণকে কি তপস্থা বলিতে হইবে ? অর্থাৎ ভাবগুদ্ধি ব্যতিরেকে কিছুতেই ফললাভ হইতে পারে না।"

(২৪) যিনি শ্রীহরির আরাধনা-পরায়ণ তাঁহার আর তপ্যায় কি প্রয়োজন? যিনি শ্রীহরির আরাধনা কথনও করেন না তাঁহার তপ্যার প্রয়োজন কি? বাঁহার অন্তরে ও বাহিরে সক্ষ স্থানেই হরি বিভ্যমান, তাঁহার তপ্যার প্রয়োজন কি? বাঁহার অন্তরে কি বাহিরে কোন স্থানেই হরি নাই তাঁহারও তপ্যার প্রয়োজন কি?

#### ২৩। কৃষ্ণভক্তির প্রভাব ও জীবের গতি । বর্ণন

মহাপ্রভু স্বীয় জননী-সমীপে কৃষ্ণভক্তির প্রভাব বর্ণন প্রসঙ্গে জীবের গতির বর্ণনা করিভেছেন:—(২৫)

"শ্রীহরির আরাধন করে যেইজন।
তপভার কিবা তার আছে প্রয়োজন।
শ্রীহরির আরাধন না করে বে জন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
অস্তরে বাহিরে করে শ্রীহরি ভজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
অস্তরে বাহিরে হরি না করে ভজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।

<sup>(</sup>২৫) শ্রীচৈতন্ত আগবত—মধ্য। ১ম। মহাপ্রভুর এই উপদেশ কপিলদেব কর্ত্তক জীব-গতি সম্বন্ধে তাহার জননী দেবহুতীর প্রতি উপদেশের অমুরূপ।
(ভাগবত—৩। ৩১)।

"শুন শুন মাতা। কৃষ্ণ-ভক্তির প্রভাব। সর্বভাবে কর মাত। ক্বফে অমুরাগ । ক্ষের সেবক মাতা! কভু নহে নাশ। কাল-চক্র ভরায়েন দেখি ক্লফদাস॥ গর্ত্তবাদে যত তঃখ জন্মে বা মরণে। ক্ষের দেবক মাতা। কিছুই না জানে॥ জগতের পিতা কৃষ্ণ, যেনা ভঙ্গে বাপ। পিত্রোহী পাতকীর জন্ম জন্ম তাপ ॥ চিন্ত দিয়া শুন মাতা। জীবের যে গতি। রুষ্ণ না ভজিলে পায় যতেক তুর্গতি॥ মরিয়া মরিয়া পুন পায় গর্ভবাস। সর্ব্য অক্ষে অমেধ্য পক্ষের পরকাশ। কটু অম লবণ,—জননী যত খায়। অলৈ গিয়া লাগে তার, মহা মোহ পায়॥ মাংসময় অঞ্চ-ক্রমিকুলে বেটি খায়। ঘুচাইতে নাহি শক্তি, মরয়ে জালায়। 🕟

নড়িতে না পারে তপ্ত পঞ্জরের মাঝে। তবে প্রাণ রহে ভবিতবাতার কাজে। কোন অতি পাতকীর জন্ম নাহি হয়। গর্ত্তে গর্ত্তে হয় পুন উৎপত্তি প্রলয়॥ ভন ভন মাতা। জীব-তত্ত্বে সংস্থান। শত মাসেতে জীবের গর্ভেতে হয় জ্ঞান। তথন সে সভারিয়া করে অমুতাপ। স্তুতি করে ক্ষেত্রে ছাড়িয়া ঘনখাস। 'রক্ষ রুফ জগত-জীবন প্রাণ-নাথ। তোমা বই জীব-ছঃথ নিবেদিব কা'ত ॥ • যে করয়ে বন্দী, প্রভু! ছাড়ায়ে দেই-সে। সহজ-মতেরে প্রভু! মায়া কর কিলে॥ মিথা। ধন-পুত্র-রদে বঞ্চিল্ জনম। না ভঞ্জিল্ ভোর তুই অম্ল্য চরণ ॥ (य भुक (भाषन देकन् व्यत्भव विशर्मा। কোথা বা সে সব গেল মোর এই কর্মে॥

এখন এ ত্রুংখে মোরে কে করিবে পার। তুমি সে এখন বন্ধ করিব। উদ্ধার॥ এতেকে জানিলু সভা ভোমার চরণ। রক্প প্রকাৃ ডোর লইলুঁশরণ ⊮ তুমি-হেন কল্পতক ঠাকুর ছাড়িয়া। ভূলিলাঙ অসৎপথে প্রমন্ত হইয়া। উচিত ভাহার এই শান্তি যোগা হয়। করিলা ত এবে কুপা কর মহাশ্য। এই কর আর যেন তোমা না পাসরি। যেখানে সেখানে কেনে না জন্মি না মরি ॥ যেথানে তোমার নাঞি যশের প্রচার। যথা নাক্রি বৈষ্ণবগণেয় অবভাব ॥ যেথানে ভোমার মহামহোৎসব নাই। ইব্ৰলোক হইলেও ভাহা নাহি চাই ॥' 'ন যত্র বৈক্ঠ-কথাম্বধাপগা ন সাধবো ভাগবতা তদাশ্রয়া:।

ন ষত্র ষজ্ঞেশ মধা-মহোৎসবা:

হংরেশলোকোহপি ন বৈ স সেব্যতাম্ । '(২৬)

'গর্ভবাস তৃঃখ প্রভূ! কহো মোর ভাল।

যদি তোর স্মৃতি মোর রহে সর্বকাল।

তোর পাদপদ্মের স্মরণ নাহি যথা।

হেন কুপা কর প্রভূ! না ফেলিবা তথা।

এই মত তৃঃখ প্রভূ! কোটি কোটি জন্ম।

পাইলুঁ বিস্তর প্রভূ! সব মোর কর্ম।

#### (২৬) ভাগবত—e। ১৯।২৪

হত্মান শ্রীরামচন্দ্রের পরম কল্যাণকর চরিত্র গান করিতে-ছেন এবং তত্বপলক্ষে নারদ কর্তৃক ভগ্নবানের স্তৃতিগান বর্ণনা ক্রিতেছেন—বে স্থানে শ্রীহরির কথারূপ অমৃতময়ী নদী নাই এবং বেখানে ভগবৎ-কথা-আশ্রয়কারী (ভগবৎ-কথা-প্রির) সাধ্গণ নাই, যে স্থানে ভগবানের অর্চ্চনা ও মহোৎদবাদি না হয়, এব্দিধ স্থান ব্রহ্মলোক হইলেও তাহার দেবা করা উচিত্ত দহে। সে তু:খ-বিপদ রছ বারে বার। যদি তোর শ্বতি থাকে সর্ববেদ সার॥ হেন কর কুষ্ণ। এবে দাশ্ত-যোগ দিয়া। চরণে রাথহ দাসী-নন্দন করিয়া॥ বারেক করহ যদি এ তঃখের পার। ভোমা বই তবে প্রভু! না গাইমু আর, ॥ এই মত গর্ত্তবামে পোড়ে অফুক্ষণ। তাহো ভালবাদে কুফ-স্মৃতির কারণ। ন্তবের প্রভাবে গর্ত্তে তঃখ নাহি পায়। কালে পড়ে ভূমিতে আপন-অনিচ্ছায়॥ শুন শুন মাতা। জীব-তত্ত্বের সংস্থান। ভূমিতে পড়িলে মাত্র হয় অগেয়ান॥ মুর্জাগত হয় ক্ষণে ক্ষণে কান্দে হাসে। কহিতে না পারে, তুঃখ-সাগরেতে ভাসে॥ ক্ষের সেবক জীব ক্ষের মায়ায়। রুক্ত না ভজিলে এই মত ছঃথ পায়॥

কথোদিনে কালবশে হয় বুদ্ধি জ্ঞান।
ইথে যে ভদ্ধয়ে কৃষ্ণ সেই- ভাগ্যবান দ
অন্তথা না ভজে কৃষ্ণ, তৃষ্টপদ্দ করে।
পুন সেই মত মায়া-পাপে ভূবি মরে॥
'যহাদান্তঃ পথি পুনঃ শিশোদরকভোহামঃ।
আস্থিতো রমতে জল্পন্তমো বিশতে পূর্ববং॥'(২৭) "
'আনায়াদেন মরণং বিনা দৈত্যেন জীবনম্।
আনারাধিত-পোবিন্দ্রবণ্য কথং ভবেং॥'(২৮)

(२१) ভাগবত-- । ७३। ७२।

দেবহুতীর প্রতি তাহার পুত্র কপিলদেব বলিতেছেন—
সামার ঐ জীব যদি ইপ্রিয় ও উদরবৃত্তি চরিতার্থতার জন্ম
সর্কান ব্যস্ত অসং ব্যক্তিদিগের সহিত মিলিত হইয়৷ তাহাদিগের
অক্ষ্টিত পথে বিচরণ করে, তবে পূর্ববং যাতনাময় দেহকে
অবলম্বন পূর্বক যোর নরকে প্রবেশ করে।

(২৮) যে ব্যক্তি কথনও গোবিন্দের চরণ আরাধনা করেন নাই—ভাঁহার পক্ষে দারিক্তা ব্যতিরেকে জাবন-ধারণ এবং বিনাক্লেশে মৃত্যু কিরুপে সম্ভবে ? অনায়াসে মরণ জীবন তুঃখ বিনে।
কৃষ্ণ ভজিলে সে হয় কৃষ্ণের স্মরণে ॥
এতেকে ভজহ কৃষ্ণ সাধু-সঙ্গ করি।
মনে চিন্ত কৃষ্ণ মাতা। মুখে বোল হরি॥
ভিজিহীন কম্মে কোন ফল নাহি পায়।
সেই কর্ম ভিজিহীন—পরহিংশা যায়॥"(২২)

(২৯) শ্রীচতন্ত ভাগবত—মধা। ১ম।

অমেধ্য = অপবিত্র, মলিন। পরকাশ = প্রকাশ।

বেচি = বেইন করিয়া। পঞ্জর — পাঁজড়া।
ভবিতবাতার কাজে = অদৃষ্টের ফলে।
কা'ত = কাহার নিকট, কোথার।
সহজ-মৃত্তেরে = যাহার জয়ের সঙ্গে মৃত্যুও জন্মিরাছে।

"মৃতুর্জেন্মবতাংবীর দেহেন সহ জারতে।" ( বহুদেব কংসকে বলিতেছেন, হে বীর! যথন দেহী অর্ধাং জীব জন্মগ্রহণ করে তথন তাহার জন্মের সহিতই মৃত্যু জন্ম গ্রহণ করে)।
ভাগবত—১০।১। ৩৮।
মাগ্য কর' কিসে — তাহার উপর আর মারাবিস্তার কর কেন।

#### ১৪। 'ধাতু' শব্দের ব্যাখ্যা।

পড়ু য়াগণের নিকট মহাপ্রভু 'ধাতু' শব্দের ব্যাপ্যা করিতেছেন :—

"যত যত রাজা—দিব্য দিব্য কলেবর।
কনক-ভূষিত—গন্ধ-চন্দনে স্কলর ।
'যমলক্ষ্মী যাহার বচনে' লোক কহে।
ধাতু বিনে শুন তা'র যে অবস্থা হয়ে ॥
কোথা যায় সর্বাক্ষের সৌনর্ব্য চলিয়া।
কেহো ভন্মাকার, কা'রে এড়েন পুঁতিয়া ॥
সর্বাদেহে ধাতুরপে বৈসে কৃষ্ণশক্তি।
তাহা সনে করে ক্ষেহ, তাহানে সে ভক্তি ॥
ভূমবশে অধ্যাপক না ব্রুহে ইহা।
'হয় নয়' ভাই সব! ব্রু মন দিয়া॥

বঞ্চিলুঁ = কাটাইলাম। অগেয়ান = অজ্ঞান। ইণে = ইহাতে। এতেকে = গতএব। এবে যারে নমস্করি, করি মাক্ত জ্ঞান। ধাতু গেলে তা'রে পরশিলে করি স্নান। যে বাপের কোলে পুত্র থাকে মহাস্থা। ধাতু গেলে সেই পুত্র অগ্নি দেই মুখে॥ ধাতু-সংজ্ঞা কৃষ্ণ-শক্তি বল্লভ সভার। দেখি ইহা তুষুক, আছয়ে শক্তি কার॥ এই মত পবিত্র পূজা যে ক্বফের শক্তি। হেন ক্রফে ভাই সব ! কর দৃঢ় ভক্তি॥ (वांन कृष्ण, एक कृष्ण, खन कृष्णनांम। অহর্নিশি কুফের চরণ কর ধ্যান। যাহার চরণে দুর্বা-জল দিলে মাতা। কভু যম তান অধিকারে নহে পাত্র॥ অঘ-বক-পুতনারে যে কৈল মোচন। **ভष ভष সেই नन्म-नन्मन-** हर्न । পুত্র-বুদ্ধ্যে অজামিল যাহার স্মরণে। চলিল বৈকুণ্ঠপুরী ক্রফের চরণে ॥

যাহার চরণ রসে শিব দিশ্বর।
যে চরণ সেবিবারে লক্ষ্মীর আদর ॥

মে চরণ-মহিমা অনস্ত গুণ গার।
দত্তে তৃণ করি ভক্ক হেন কৃষ্ণ-পায়॥
যাবত আছ্য়ে প্রাণ দেহে আছে শক্তি।
ভাবত কৃষ্ণের পাদ-পদ্মে কর ভক্তি॥
কৃষ্ণ মাতা, কৃষ্ণ পিতা, কৃষ্ণ প্রাণধন।
চরণে ধ্রিয়া বোলো 'কৃষ্ণে দেহ' মন'॥ (৩০)

#### ১৫। मङ्गीर्जन-भिकानान ।

' অধাপক শ্রীনিমাই শিষাগণকে বলিভেছেন

<sup>(</sup>৩০) গ্রীচৈতন্ত ভাগবং—মধ্য। ১ম।
ধাতু = জীবনী শক্তি। তাহানে = তাহারে। এবে = এথন।
সভার = সবার, সকলের। ছুবুক = দোব দিউক।
তান = তাহার। চরণ ক্সে = চরণে আসন্তি বশতঃ।

"আসর। এড়ুদিন ত বিজাভ্যাস করিলাম। আজি ভোমরা কৃষ্ণ-কীর্ত্তন কর। কৃষ্ণ-কীর্ত্তন করিয়া আইস সকলে মিলিয়া সেই বিভার পরিপূর্ত্তি-সাধন বা সফলতা বিধান করি।"

"পঢ়িলাপ্ত ভনিলাপ্ত এতকাল ধরি।
ক্রফের কীর্ত্তন কর পরিপূর্ণ করি"।
শিষ্যগণ বোলেন 'কেমন-সঙ্কীর্ত্তন।'
আপনে শিখায় প্রাভূ শ্রীশচী-নন্দন॥
"হরয়ে নম: কৃষ্ণ যাদবায় নম:।
গোপাল গোবিন্দ রাম শ্রীমধুন্দন॥" (৩১)

পরত্রক্ষের ধ্যানাদি করে না, তাহার শাল্ল-পাঠাদি অধেমুর

<sup>(</sup>৩১) শ্রীচৈতস্ত ভাগবত—মধা। ১ম। শ্রীকৃষ্ণ উদ্ধবকে বলিতেছেন:— "শন্ধ-ব্রহ্মণি নিষ্ণাতো ন নিষ্ণারাং পরে বদি। শ্রমন্তস্ত শ্রমকলো হুধেমুমিব রক্ষতঃ।" অর্থাং যে বাক্তি শন্ধবন্ধে (বেদে) পারদুশী হইয়াও

#### ১৬। কুফ-ভক্তি ব্যতিরিক্ত আর বর নাই।

শীচৈততা মহাপ্রভু শীনিত্যানন্দ প্রভুর দহিত শান্তিপুরে শীত্রহৈত তবনে যাত্রা করিলেন। পথি-মধ্যে ললিতপুর গ্রামে এক বামাচারী সন্মাদীর আশ্রমে তাঁহারা উপস্থিত হইলেন। মহাপ্রভু

( ছুগ্গংনীনা গাভীর ) পালনকারী ব্যক্তির্ন স্থায় কেবল পরিশ্রম-জনক হইরা থাকে। পরিশ্রমই তাহার শ্রমফল। দেই পরিশ্রমের অন্ত কোনও ফল নাই। (ভাগবং--১১।১১)১৭)

স্থত ঋবি শৌনকাদি ঋষিদিগকে বলিতেছেন :--"ধৰ্মঃ সমুপ্তিতঃ পুংসা বিষক্সেন কথাস্ব য়:।

নোংপাদয়েদ্ যদি রতিং শ্রম এব হি কেবলম্।"

অর্থাৎ লোকে ধর্মের সমাক্ অমুষ্ঠান করিলেও যদি তাহা নারা বিশ্বক্সেনের (বিশ্বক্ অর্থাৎ সকল দিকেই বাঁহার সেনা ও পরিকর, তাঁহার) অর্থাৎ শ্রীহরির কথার যদি রতি না জন্মে তবে সেই ধর্মাচরণ করিতে যে পরিশ্রম হয় তাহা বৃধা শ্রম মাত্র। (ভাগবত্ত—১০২৮) সন্ন্যাসীকে প্রণাম করিলে, "তোমার ধন বংশ স্থবিবাহ ও বিছালাভ হউক" এই বলিয়া সন্ন্যাসী আশীর্কাদ করিলেন। তাহাতে মহাপ্রভূ বলিলেন, ''গোঁসাঞি! ইহা আশীর্কাদ নহে। আমার ঘাহাতে বিষ্ণু-ভক্তি হয় আপনি আমাকে এইরূপ আশীর্কাদ করুন।" সন্ন্যাসীকে শিকাদান উপলক্ষে মহাপ্রভূ সর্কলোককে শিকা দিভেছেন:—

প্রভূ বোলে "গোসাঞি! এ নহে স্বাশীর্কান। হেন বোল 'তোরে হউ ক্তঞ্চের প্রসাদ'। বিষ্ণু-ভক্তি-আশীর্কান স্বক্ষম স্বব্যয়। যে বলিলা গোসাঞি! তোমার যোগ্য নয়।"
\*
\*

বাপদেশে মহাপ্রান্থ সভাবে শিখার।
'ভক্তি বিনে কেহো যেন কিছুই না চায়'॥
''ভন ভন গোসাঞি সন্ন্যাসি! যে খাইব।
নিজকর্মে যে ভাছে, সে আপনে মিলিব॥

ধন-বংশ নিমিত্ত সংসারে কার্যা করে। বোল তার ধন বংশ তবে কেনে মরে। ব্দরের লাগিয়া কেহো কামনা না করে। ভবে কেন জর আসি পীড়য়ে শরীরে॥ শুন শুন গোসাঞি! ইহার হেতু, কর্ম ! क्लान महाज्ञत तम हेशत जातन मर्च ॥ (वरम ७ वृद्धां प्रश्नी, (वाटन अना जना। মুর্থ প্রতি সে কেবল বেদের করুণা ॥ বিষয় হুখেতে বড় লোকের সস্তোষ। চিত্ত বুঝি' কছে বেদ, বেদের কি দোব। 'ধন-পুত্র পাই গ্রশামান হরিনামে'। . শুনিক্রা চলয়ে সব বেদের কারণে ॥ যে-তে-মতে গঙ্গাস্থান হরিনাম লৈলে। দ্রব্যের প্রভাবে 'ভক্তি' হইবেক হেলে ॥ এই বেদ-অভিপ্রায় মুর্থ নাহি বুঝে। ক্লম্ম ভক্তি ছাড়িয়া, বিষয়-স্থাপ সচ্চে।

ভাল মন্দ বিচারিয়া বুঝহ গোগাঞি। কৃষ্ণ-ভক্তি ব্যতিরিক্ত আর বর নাঞি॥"(৩২)

# ১৭। ভক্তকে অতিক্রম করিয়া ভগবতপূজার কুফল।

শ্রী অধৈত প্রভাব শান্তিপুর-ভবনে শ্রীচৈতক্ত মহাপ্রভূ হন্ধার করিয়া শ্রী অধৈত ও অক্তান্ত ব্যক্তিকে লক্ষ্য করিয়া বলিভেছেন:—

<sup>(</sup>৩২) শ্রীচৈতস্থ ভাগবত—মধ্য। ১৯শ। হউ = ইউক। যে-তে-মতে = যে কোন প্রকারে। হেলে = অনায়াসে, বিনাক্লেশে।

"মোর এই কথা সভে শুন মন দিয়া। ষেই মোরে পজে মোর সেবক লভিনয়। ॥ দে অধম≪জনে মোরে খণ্ড খণ্ড করে। ভা'র পূজা মোর গায়ে অগ্নি-হেন পড়ে। যে-ই মোর দাসের সরুৎ নিন্দা করে। মোর নাম-কল্পভক ভাহারে সংহারে॥ ব্দনন্ত ব্রহ্মাণ্ড যত--স্ব মোর দাস। এতেকে যে পর-হিংসে সে-ই যায় নাশ। তুমিত আমার নিজ দেহ হৈতে বড়। তোমারে লঙ্গিয়া দৈবে নাশ হয় দঢ়। मन्नाभी अ यहि अनिमाक-निम्हां करत । অধঃপাতে যায়, সর্ব্ব ধর্ম ঘুচে তারে॥" বাহু তুলি জগতেরে বোলে গৌরধাম। "অনিন্দক হই সভে বোল ক্লফনাম॥ অনিন্দক হই' যে সকৃত 'কৃষ্ণ' বোলে। সত্য সত্য মুক্তি তা'রে উদ্ধারিমু হেলে ॥''(৩৩)

## ১৮। ভাগবত-তত্ত্ব কথন।

( ১ ) দুবানুক প্ৰতিক নামক ফ

শীনবদ্বীপথামে দেবানন্দ পণ্ডিত নামক জনৈক বাদ্ধান বাস কবিতেন। ইনি স্থান্ত, জ্ঞানবান্, তপন্ধী, মোক্ষাভিলায়ী ও আজন্ম উদাসীন ছিলেন। যদিও তিনি ভাগবত পড়াইতেন তথাপি ভক্তিহীন ছিলেন। একদা ভক্তগণ সঙ্গে মহাপ্রভু দেবানন্দের বাডার নিকট দিয়া যাইবার সময়ে তাঁহার ভাগবত-ব্যাণাা শুনিতে পাইলেন। ভক্তিহীন ব্যাখ্যা শুনিবা-মাত্র মহাপ্রভুক্ত হুইয়া দেবানন্দকে কক্ষ্য করিয়া বলিতে লাগিলেন:—

<sup>(</sup>৩৩) খ্রীচৈতন্ত ভাগবত—মধ্য। ১৯শ।

সভে — সকলে। দঢ় — দৃঢ়। এতেকে — অভএব।

অনিন্দক-নিন্দা — যে কথনও কাহারও নিন্দা করে না,

এমন ব্যক্তির নিন্দা। ঘূচে তারে — তাহাকে ত্যাগ করে।
ধাম – কান্তি।

কোপে বোলে প্রভু "বেটা কি অর্থ বাখানে। ভাগবত-অৰ্থ কোন জন্মেও না জানে ॥ এ বেটার ভাগবতে কোন অধিকার। গ্রন্থরূপে ভাগবত রুফ-অবভার # সবে প্রক্ষার্থ 'ভক্তি' ভাগবতে হয়। 'প্রেমরূপ ভাগবত' চারিবেদে কয়। চারিবেদ 'দধি'—ভাপবত 'নবনাত'। মথিলেন শুক-খাইলেন পরীক্ষিত। মোর প্রিয় শুক সে জানেন ভাগবত। ভাগবতে কহে মোর ত**ত্ত অ**ভিমত ॥" ু, ভক্তি বিনে ভাগবতে যে আর বাথানে"। প্ৰাভূ বোলে "দে অধম কিছুই না জানে" ॥(৩৪)

(৩৪) ঞ্ৰীচৈতক্ত ভাগবত— মধ্য। ২১শ। বাধানে = ব্যাধ্যা করে। সবে = কেবল মাত্র। মধিলেন = মন্থন করিলেন।

( २ ) মহাপ্রভু নীলাচল হইতে নবদ্বীপে আগমন করিয়া কুলিয়ায় সার্বভৌমের ভ্রাতা বিছাবাচম্পতির গুহে অবস্থিতি করিতেছেন। ঐ সময়ে দেবানন্দ পণ্ডিত তাঁহার নিকট আসিয়া দণ্ডবং প্রণাম পূর্ব্বক তাঁহাকে বলিলেন 'প্রভা। আপনি কুপাময়। त्नाक उन्धारतत जग जाणीन नवधीरण उन्त शहरा-ছেন। আমি পাপী বলিয়াই আপনার মাহাত্ম জানিলাম না। স্কভ্তে দয়া করাই আপনার মভাব। আমি এই প্রার্থনা করি যে আপনার প্রতি আমার অনুরাগ হউক। 'মাপনার চরণে আমার আর একটা নিবেদন আছে। আমি জ্ঞানহীন ও অভক্ত কিন্তু তথাপি ভাগবত গ্রন্থ পড়াইয়া থাকি। ইহার কিরূপ ব্যাখ্যা করিব এবং ইহা কি ভাবে পড়াইব তাহা জাপনি জামাকে আজ্ঞা করুন।" এই কথা ভনিয়া ভগবান শ্রীগৌরচক্র তাঁহাকে লক্ষ্য

ক্রিয়া সকলকেই ভাগবত-মাহাত্মা সম্বন্ধে এইরুপ বলিলেন:—

"অন বিপ্র! ভাগবতে এই বাথানিবা। 'ভক্তি' বিহু আর কিছু মূপে না আনিবা॥ আগ্র-মধ্য-অন্তে ভাগবতে এই কয়'। বিষ্ণুভক্তি নিত্য-সিদ্ধ অক্ষয় অব্যয়॥ অনন্ত ব্ৰহ্মাণ্ডে সবে সভা বিষ্ণু ছক্তি। মহাপ্রলয়েও যা'র থাকে পূর্ণক্তি॥ যোক্ষ দিয়া ভব্তি গোপ্য করে নারায়ণে। হেন ভব্তি না জানি ক্ষেত্র কুপা বিনে॥ ভাগবভশাম্বে সে ভব্তির তত্ত্ব কহে। তেঞি ভাগবতসম কোন শাস্ত্র নহে। যেনরূপ মংস্তা-কুর্ম্ম-আদি অবভার। আবির্ভাব তিরোভাব যেন তা' স্বার ॥ এই মত ভাগবত কারে। কত নয়। আবিভাব তিরোভাব আপনেই হয়।

ভক্তিযোগে ভাগবত ব্যাদের জিহ্বায়। স্ফু ত্তি সে হইল মাত্র ক্ষেথের কুপায়। ঈশ্বের ভত্ত যেন ব্রানে না যায়। এই মত ভাগবত—সর্বাশান্তে গায়॥ 'ভাগবত বুঝি' হেন যার আছে জ্ঞান। সে-ই নাহি বুঝে ভাগবতের প্রমাণ॥ অজ্ঞ হই' ভাগবতে যে লয় শরণ। ভাগবত-অর্থ তা'র হয় দরশন॥ প্রেমময় ভাগবত-ক্রফের শ্রীঅঙ্গ। যাহাতে কহেন যত গোপ্য কৃষ্ণ-রঙ্গ। বেদ শান্ত পুরাণ কহিয়া বেদব্যাস। তথাপি চিতের নাহি পাইলা প্রকাশ ॥ যখনে শ্রীভাগবত জিহ্বায় ক্ষুরিল। ততক্ষণে চিত্তবৃত্তি প্রসন্ন হইল। হেন গ্রন্থ পঢ়ি' কেহ পড়য়ে সঙ্কটে। ন্তন বিপ্র। তোমারে কহিয়ে অকপটে॥ আন্ত মধ্য অবদানে তুমি ভাগবতে।
ভক্তিযোগ মাত্র বাধানিহ দর্ব্ব মতে ।
তবে আর তোমার নহিব অপরাধ।
দেইক্ষণে চিত্তর্বত্যে পাইব প্রদাদ॥
দকল শাস্ত্রেই মাত্র 'কুফভক্তি' কর'।
বিশেষত ভাগবত—ভক্তি-রদময়।
চল তুমি যাহ অধ্যাপনা কর' গিয়া।
কুফভক্তি-অমৃত সভারে বুঝাইয়া। (৩৫)

ভাগবত-মাহাত্ম্য সম্বন্ধে শ্রীবৃন্দাবনদাস ঠাকুর বলিতেছেন :---"ভক্তিযোগ' মাত্র ভাগবতের ব্যাখ্যান।
আফ্র-মধ্য-অক্ট্যে কভু না ৰুঝারে আনঃ

<sup>(</sup>৩০) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—অন্ত। ৩য়।
বাথানিবা = ব্যাথা করিবা। তেঞি = স্তরাং।
যেন = যেরপ। ততকণে = তৎকালে। পঢ়রে = পড়িরা
থাকে। বাথানিহ = ব্যাথ্যা করিও। প্রসাদ = প্রসন্নতা।
সভাবে = সকলকে।

### ১৯। ভক্তি আবিশ্যক—কেবলমাত্র শুদ্ধাচারে ভগবানকে পাওয়া বায় না। শ্রীচৈত্ত্য শ্রীবাদগুহে ভক্তগণের দক্ষে নৃত্য-

না বাখানে ভক্তি ভাগবত যে পঢ়ায়।
বার্থ বাকা বায় করে, অপরাধ পায় ॥
মূর্ত্তিমন্ত ভাগবত—ভক্তিরদ মাতা।
ইহা বুঝে যে হয় কৃষ্ণের কুপাপাতা।
ভাগবত পুস্তকো খাকয়ে যা'র ঘরে।
কোন অমঙ্গল নাহি, যার তথাকারে॥
ভাগবত পুন্তিলে কৃষ্ণের পূজা হয়।
ভাগবত পুন্তিল ক্ষের কৃষ্ণ পায়॥
ছই স্থানে 'ভাগবত' নাম ভনি মাতা।
প্রস্থ ভাগবত, আর কৃষ্ণ কুপা পাতা।
নিত্য পুন্তে পঢ়ে গুনে চাহে ভাগবত।
সত্য সভ্য সেহো হইবেক সেই মত।"

व्यान = वज्र किहा हारह = (११४।

কীর্ত্তনাদি করেন। সেন্থানে বহিরক্ষ লোকের যাইবার অধিকার নাই। জনৈক ব্রন্ধচারী মহাপ্রভুর
আনন্দ-নৃত্য দেখিতে ইচ্ছুক হইয়া শ্রীবাসের অহমতিক্রমে তাঁহার বাটীর এককোণে লুকায়িতভাবে
নৃত্যাদি দেখিতেছেন। কিছুক্ষণ নৃত্যের পর মহাপ্রভু সকলকে জিজ্ঞানা করিলেন "আজি আমার
আনন্দ হইতেছে না কেন?" তথন শ্রীবাস ভয়
পাইয়া প্রকৃত ঘটনা ব্যক্ত করিলেন। শ্রীবাস বলিলেন প্রভো! যিনি লুকায়িত আছেন তিনি একজন
ব্রন্ধচারী। ইনি কেবলমাত্র জল পান করিয়া জীবন
ধারণ করেন।" এই কথা শুনিয়া—
শ্রী

তুই ভূজ তুলি' প্রভূ অঙ্গুলী দেখায়।
"পয়ংপানে কভূ মোরে কেহোনাহি পায়॥
চণ্ডালেহো মোহো শরণ যদি লয়।
সেহো মোর, মুঞি তা'র, জানিহ নিশ্চয়॥

সন্ন্যাসীও যদি নোর না লয় শরণ।
সেহো মোর নহে, সত্য বলিলুঁ বচন ॥
গচ্ছেন্দ্রবানর গোপ কি তপ করিল।
বোল দেখি তারা মোরে কেমতে পাইল॥
অহ্বেও তপ করে, কি হয় তাহার।
বিনে মোর শরণ লইলে নাহি পার॥

\*
প্রভু বোলে "'তপ' করি না করিহ বল।
বিষ্ণুভক্তি স্কাশ্রেষ্ঠ জানিহ কেবল॥" (৩৬)

#### ২০। কৃষ্ণনাম-মহামন্ত্র উপদেশ ও কীর্ত্তন-শিক্ষা দান। মহাপ্রভুর সন্নাস গ্রহণের পূর্বে নগরিয়াগণ

<sup>(</sup>৩৬) শ্রীচৈতক্স ভাগবত—মধা।২৩শ।
মোহো=আমার। সেহো=সেও। নাঁকরিছ বল=দর্পবাগর্কাকরিও না।

তাঁথাকে দর্শন করিতে যান। কেই বা নৃতন দ্রবা, কেই কদলী, কেই ঘুত, কেই দধি, কেই দিব্য মালা লইয়া চলিলেন। প্রভূ ইইাদিগকে লক্ষ্য করিয়া এই মহামন্ত্র সর্বাক্ষণ উচ্চারণ করিতে উপদেশ এবং শ্রীকৃষ্ণ-কীর্ত্তন শিক্ষা দিলেন:— (৩৭)

প্রভূ বোলে "কৃষ্ণ-ভক্তি হউক সভার।
কৃষ্ণ-গুণ-নাম বই না বলিহ আর ॥"
• আপনে সভারে প্রভূ করে উপদেশ।
"কৃষ্ণনাম মহামন্ত্র শুনহ বিশেষ— ॥
'হরে কৃষ্ণ হরে কৃষ্ণ কৃষ্ণ হয়ে হরে।

- হরে রাম হরে রাম রাম রাম হরে হরে<sup>?</sup>। " (৩৮)
- (৩৭) খ্রীচৈতন্য ভাগবত—মধা। ২৩শ।

  সভে = সকলে। নিক্র জ = নিয়ম। সভার = সকলের।

  ইথে = ইহাতে। বিধি নাহি আর = অন্য কোন মস্ত্র

  উচ্চারণ সম্বন্ধে শাস্ত্রে যেরপ দেশ কাল পাত্রের ব্যবস্থা
  আছে এবং ফুফল লাভ করিতে হইলে সেই সম্বন্ধ শাস্ত্র

প্রভূ বোলে "কহিলাও এই মহামন্ত্র।
ইহা গিয়া জপ' সভে করিয়া নির্কল্প ।
ইহা হৈছে সর্কাসিদি হইব সভার।
সর্কাক্ষণ বোল, ইথে বিধি নাহি আর ॥
দশ-পাঁচে মিলি' নিজ ছ্যারে বসিয়া।
কীর্ত্তন করিহ সভে হাথে তালি দিয়া॥
'হরয়ে নমঃ কৃষ্ণ যাদবায় নমঃ।
গোপাল গোবিন্দ রাম শ্রীমধৃস্থদন'॥
কীর্ত্তন কহিলুঁ এই তোমা, সভাকারে।
স্তীয়ে পুত্রে বাপে মিলি' কর গিয়া ঘরে॥"

বিধি মানিরা চলিতে হয়, এই মহামন্ত্র উচ্চারণ সম্বন্ধে সেরূপ কোনও বিধি ব্যবস্থা নাই। কাজেই এই মন্ত্রের উচ্চারণ অতি সহজ ব্যাপার। আর – অন্য। ছ্য়ারে – বহিন্ধ (টিতে। হাপে ⇒ হাতে, হতে।

#### ২১। ভক্ত-মাহাত্ম।

শীরৈতন্ত মহাপ্রভূ নাগরিকদিগের সুহিত নদীয়ায় কীর্ত্তন করিতে করিতে শ্রীদরের বাড়ীতে আদিলেন। শ্রীধরের মাত্র একথানা ভাঙ্গা ঘর। মহাপ্রভূ সেই ঘরের কুয়ারে যাইয়া এক ভাঙ্গা লৌহপাত্র হইতে জলপান করিলেন। সকলে ইহা দেপিয়া একেবারে অবাক হইলেন। জল পান করিয়া প্রভূ ইহা বলিলেন:—

প্রভু বোলে "শুদ্ধ মোর আজি কলেবর॥
আজি মোর ভক্তি হইল ক্ষেত্র চরণে।
শ্রীপরের জল পান করিলোঁ যথনে॥
এখনে সে বিষ্ণুভক্তি হইল আমার"।
কহিতে কহিতে পড়ে নয়নে স্থ ধার॥
'বৈষ্ণবের জল পানে বিষ্ণুভক্তি হয়।'
সুভারে ব্রায় প্রভু গৌরাঙ্গ সদয়॥ (৩৯)

<sup>(</sup>৯৮) "অষ্টোভর শত উপনিষদের অস্তর্গত কলিসস্থারণ উপ-

'প্রার্থয়েদ্ বৈষ্ণবস্তান্তং প্রবত্তেন বিচক্ষণঃ। সক্ষপাপবিশুদ্ধার্থং তদভাবে জলং পিবেং'॥ (৪০)

# ২২। শ্রীবাদের মৃতপুত্তের মুখ হইতে তত্ত্বকথন।

শ্রীবাদের বাড়িতে তিনি অক্সান্ত ভক্তগণকে
লইয়া কীর্ত্তন করিভেছেন এবং মহাপ্রভু তন্মধ্যে
নৃত্য করিতেছেন। তাঁহার বাহ্ছজান নাই। এমন
সময়ে শ্রীবাদের পুত্রের হঠাৎ মৃত্যু হইল। শ্রীবাদের

নিষদে অভিহিত আছে যে দেবর্ষি নারদ ব্রহ্মার সমীপৈ জিজ্ঞাসা করিলেন—ভগবন! আমি কিরূপে কলিকে অতিক্রম করিতে সমর্থ গুইব ? তথন ব্রহ্মা নারদকে এই মহামন্ত্র উপদেশ প্রদান করেন।"

(৩৯) ঐতিভন্য ভাগবত -- মধ্য। ২৩।

ঘরে মহাক্রন্সনের রোল উঠিল। তিনি ইহা স্থানিতে পারিয়া অন্ত:পুরে গেলেন এবং স্ত্রীলোকদিগকে প্রবোধবাক্য বলিতে লাগিলেন। মহাপ্রভুর নৃত্যা-নন্দ ভঙ্গ হইবার আশত্বা থাকায় শ্রীবাদ তাঁহার পরিবারবর্গকে জন্দন করিতে নিষেধ করিলেন এবং বলিলেন "তোমরা ত সকলেই ক্ষের মহিমা জান অতএব চিত্ত স্থির কর। অন্তিমকালে একবারমাত্র যাহার নাম শুনিলে অতি মহাপাতকীও বৈকুঠে যায় এবং ব্রন্ধাদি যাঁহার গুণগান করেন, সেই প্রভু আজি তোমাদের সাক্ষাতে নৃত্য করিতেছেন। এ সময়ে কাহারও পরলোক হটলে, কি আর শোক করা উচিত ? যদি কোন কালে আমি এই শিশুর ভাগ্য পাই. তবে আপনাকে কুতার্থ মনে করিব। যাহা হউক যদি সংসার-ধর্ম বশতঃ শোক সম্বরণ করিতে না পার, ভবে বিলম্বে কান্দিও। অক্ত কেহ যেন এই আখ্যান না শুনে, পাছে প্রভুর নৃত্যহথ ভক্ষ হয়।

যদি তোমাদের কলরব শুনিয়া প্রভু বাহুজ্ঞান পান ভবে আজি আমি নিশ্চয়ই গলায় আপনার জীবন বিসর্জন দিব।" সকলেই শ্রীবাসের কথায় স্থির হইলেন। শ্রীবাদ দলীর্ত্তনে প্রস্থাবং যোগদান করি-লেন এবং পরমাননে কার্ত্তন করিতে লাগিলেন। আন্মশ: তাঁহার চিতের উল্লাস বাডিতে লাগিল। কিছক্ষৰ পরে ভক্তপণ একে একে সকলেই তুর্ঘটনার বিষয় জানিতে পারিলেন, কিন্তু কেহই কিছু ব্যক্ত कतिरमन ना। नकरमहे अस्तरत वर्ष प्रःथ भारेरमन। সর্ব্বজ্ঞের চূড়ামশি শ্রীগৌরস্থন্দর বলিলেন "আমার চিত্ত ষ্টির হইতেছে না কেন? শ্রীবাদ পণ্ডিতের ঘরে কি কোন ছ:খের কারণ হইয়াছে ?" শ্রীবাস বলিলেন, "যাহার ঘরে আপনার শ্রীমুখ স্থপ্রসন্ত্র, ভাহার আবার

<sup>(</sup>৪০) বিচক্ষণ লোক সকল পাপ হইতে বিশুদ্ধ হইবার উদ্দেশ্যে বৈক্ষবায় প্রার্থনা করিবেন। তদভাবে বৈফবের জলপার করিবেন। পদ্ম-পুরাণ— আদি পশু। ৩১। ১১২)

কিসের তু:খ ?" শেষে সকলে সমস্ত ঘটনা মহাপ্রভুকে বলিলেন। তিনি জিজাসা করিলেন 'শ্রীবাস-পুত্র কতক্ষণ গত হইয়াছে ?" সকলে বলিলেন "চারি দণ্ড রাত্রি সময়ে। আডাই প্রহর হইল পরলোক হইয়াছে, কিন্ত আপনার আনন্দ-ভঙ্গ-ভয়ে শ্রীবাস কাহাব ও নিকট ইহা প্রকাশ করেন নাই। প্রভো । একণে মুত-দেহের সংকার করিতে অমুমতি করুন।" 🖣বাদের এই অন্তত আচরণের কথা শুনিয়া মহাপ্রত্ অবাক্ হইলেন এবং কান্দিতে লাগিলেন। কিছুক্ৰণ পরে যুখন প্রভু ছির হইলেন তখন সকলে মুজশিশুকে লট্যা সংকার করিতে যাত্রা কলিতেছেল এমন সময়ে-

মৃতশিশু প্রতি প্রভু জিজ্ঞাসে আপনে।
"শ্রীবাসের ঘর ছাড়ি যাহ কি কারণে।"
শিশু বোলে "এ প্রভু! যেন নির্বন্ধ ভোমার
অক্সথা করিতে শক্তি আচয়ে কাহার"।

মৃতপুত্র উত্তর করয়ে প্রভু সনে। পরম অভুত শুনে সর্ব্ব ভক্তগণে। শিশু বোলে এ "দেহেতে যতেক দিবস। निर्काष चाहिल इकिनाम (महे तम ॥ নিৰ্বান্ধ ঘূচিল আর রহিতে না পারি। এবে চলিলাঙ অহা নিৰ্বন্ধিত পুরী। কেবা কা'র বাপ প্রভৃ । কে কা'র নন্দন। সভে আপনার কর্ম করয়ে ভঞ্জন ॥ যতদিন ভাগ্য ছিল পগুতের ঘরে। चाहिना. এবে চলিলাভ चक्र श्रदेत ॥ স্পার্থদে ভোমার চরণে নমস্কার। অপরাধ না কইহ' বিদায় আমার ॥" এত বলি' নীরব হইল শিশু-কায়। এমত কৌতৃক করে শ্রীগোরাক রায় ॥ (৪১)

<sup>(\$</sup>১) ঐীচৈতক্স ভাগবত—মধ্য। ২৫ ।

# ২৩। সকলের প্রতি নিরন্তর কুঞ্ব-নাম লওয়ার উপদেশ।

( ১ ) কাটোয়া নগরে কেশব ভারতীর নিকট সন্ন্যাদ গ্রহণ করিতে ঘাইবার পূর্বাদিবদে মহাপ্রভু ভজ-গণকে (**যাহারা বিবি**ধ উপহার লইয়া মহাপ্রস্কুর গৃহে তাঁহাকে দর্শন করিতে পমন করেন) এই উপদেশ দিতেছেন :--

আপন গলার মালা সভাকারে দিয়া। আজ্ঞা করে প্রভু সভে "কৃষ্ণ গাও গিয়া।

(यन = (यक्तर्भ । निर्दाक = निर्दाय, (यन निर्दाक लामात्र = তোমার বে প্রকার নিয়ম। ভৃঞ্জিলাম - ভোগ করিলাম। রস = আসক্তি। নিশক্ষ ঘূচিল = সংযোগ (বন্ধন) দুর र्हेल। এবে = এक्षा। **चण निर्काक प्रतो = जण** निकांत्रिक (मर्ग वा शान। कर्त्र = कर्त्रका। क्श्रम = ভোগ। পুরে=দেশে, স্থানে।

বোল কৃষ্ণ, ভদ্দ কৃষ্ণ, গাও কৃষ্ণনাম।
কৃষ্ণ বিষ্ণু কেহ কিছু না ভাবিহ আন ॥
যদি আমা' প্রতি স্নেহ থাকে সভাকার।
তবে কৃষ্ণ ব্যতিরিক্ত না গাইবা আর॥
কি শয়নে কি ভোন্ধনে কিবা জাগরণে।
স্বাহনিশ চিস্ত কৃষ্ণ বোলহ বদনে"॥ (৪২)

মহাপ্রভু ষধন কাটোয়াভিম্থে চলিলেন তথন
অসংখ্য লোক ক্রন্তন করিতে করিতে তাঁহার
পশ্চাতে গমন করিতে লাগিল। তাহাদিগকে লক্ষ্য
করিয়া তিনি এই উপদেশ বাক্য বলিতেছেন :— "গভে ঘর যাহ, লহ গিয়া হরিনাম।
সভার হউক ক্ষ্যচন্দ্র ধন প্রাণ ॥

(৪২) শ্রীচৈতক ভাগবত—মধ্য। ২০শ। আন—অন্য। পাই—গাহিয়া, গান করিয়া। বোলহ—বল। ব্রহ্মা-শিব-শুকাদি যে রস বাস্থা করে। হেন রস হউ ভোমা' সভার শরীরে ॥" (৪৩)

ີ ( ່ 🦁 )

মহাপ্রভু নীলাচল হইতে নবধীপে আসিয়া কুলিয়া গ্রামে বিশ্বাবাচম্পতির গৃহে অবস্থিতি করিতেছেন। তাঁহাকে দর্শন করিবার জন্ম নদীয়াবাসিগণ তথায় গমন করিল। তাহারা বলিতে লাগিল "প্রভো! আমরা পাপিষ্ঠ। আপনি আমাদিগকে উদ্ধার করুন।" এই কথা বলিয়া সকলে ছুই বাছ তুলিয়া তাঁহার স্থাতি করিতে লাগিল।

ঈষৎ হাসিয়া প্রভূ সর্ববেশক প্রভি। আশীর্বাদ করেন, কুষ্ণেতে হউ' মতি॥

(৪৩) এটি তম্ভ ভাগবত—অস্তা। ১ম। রস = আনন্দ, অনুসাগ। হউ = হউক। সভার = সকলের। বোল রুফ, ভজ রুফ, লহ রুফনাম। রুফ হউ' সভার জীবন-ধনপ্রাণ॥ (৪৪)

## ২৪। সমস্তই ঈশ্বরাধীন—কাহারও স্বতন্ত্র হইবার শক্তি নাই।

সন্ধাস গ্রহণের জন্ম বিদায়কালে মহাপ্রভু স্বীয় জননীকে বলিতেচেন:---

"শুন মাতা। ঈশবের অধীন সংসার। স্বতম হইতে শক্তি নাহিক কাহার। সংযোগ বিযোগ যত করে সেই নাথ। তান ইচ্চা বুঝিবার শক্তি আছে কাত।(৪৫)

<sup>(</sup>৪৪) শ্রীচৈতশ্ব ভাগবত—অস্তা। ৩য়।

<sup>(</sup>৪৫) ঐীচৈতক্ত ভাগবত—মধ্য।২৬। নাথ-প্ৰভু। তান-চাঁহার।

# ২৫। ভোক্তব্য অদৃষ্টে থাকিলে অবশ্যই মিলিবে।

শয়াস গ্রহণের পরে শান্তিপুরে অহৈত-গৃহে
কয়েক দিন যাপন করিয়া শ্রীশ্রীমারহাপ্রত্ নীলাচল
যাত্রা করিলেন। শ্রীনিত্যানন্দ, গদাধর, মৃকৃন্দ প্রভৃতি
পার্ষদগণ সকে চলিলেন। পথিমধ্যে মহাপ্রভৃ
তাঁহাদিগকে জিজ্ঞাসা করিলেন "তোমাদের কাহার
কাছে কি সম্বল আছে নিক্ষপটে আমার নিকট
ব্যক্ত কর।" সকলে বলিলেন "প্রভো! আপনার
আজ্ঞা বিনা আমরা কি কোন দ্রব্য সঙ্গে লইতে
পারি ?" মহাপ্রভৃ এই কথা শুনিয়া সম্ভৃত্ত হইয়া
বলিলেন:—

প্রভূ বোলে "কাহারো যে কিছু না লইলা। ইহাতে আমার বড় সম্ভোষ করিলা॥ ভোক্তব্য অদৃষ্টে থাকে যে দিনে निथन। অরণেওে আসি' মিলে অবশ্য তথন। প্রভু যারে যেদিনে বা না লিখে আহার। রাজপুত্র হউ' তভো উপবাস তা'র॥ থাকিলেও খাইতে না পারে আজ্ঞা বিনে। অক্সাৎ কন্দল কর্যে কারো সনে॥ ক্রোধ করি' ঝোলে 'মুই না খাইমু ভাত'। দিবা কবি' বতে নিজ শিরে দিয়ে হাথ। অথবা সকল দ্রব্য হৈল বিছ্যমান। আচ্মিতে দেহে জর হৈল অধিষ্ঠান # জর বেদনায় কোথা থাকিল ভক্ষণ। অতএব ঈশবের ইচ্চা সে কারণ॥ ত্রিভুবনে রুফ দিয়াছেন অন্নসত্ত। ঈশ্বরের ইচ্ছা থাকে মিলিব সর্বত্ত ॥ (৪৬)

(৪৬) শ্রীচৈতক্স ভাগবত—অস্তা। ২য়। কাহারো = কেহই। হউ = হউক। তভো = তবু।

### ২৬। বৈষ্ণব-নিন্দার প্রায়শ্চিত কি ?

নীলাচল হইতে নবদীপে আদিয়া কুলিয়ার সার্বভৌনের সহােদর বিভাবাচস্পতির গৃহে অবস্থিতি কালে মহাপ্রভুর নিকট জনৈক বৈক্ষব-নিক্ষক ব্রাহ্মণ তাঁহার, চরণ ধরিয়া তাঁহাকে বলিলেন "পাপিষ্ঠ আমি, ভক্তির প্রভাব না জানিয়া 'কলিযুগে কিদের বৈক্ষব এবং কিদের কীর্ত্তন' এইরূপ তাচ্ছিল্য-বাক্য অফুক্ষণ বলিয়াছি। এক্ষণে দেই কৃষ্ম স্বরণ করিলে আমার চিত্ত দয় হইতে থাকে। প্রভাব করিলে আমার চিত্ত দয় হইতে থাকে। প্রভাব করিলে আমার তিত দয় হইতে থাকে। প্রভাব করিলে আমার বিভ্রা মহাপ্রভু এই উপায় বলিলেন:—

कन्मत = कलह। मत्म = मत्म । भिरा = मन्ध। बाहिष्ट = बकन्मार।

"ভন বিপ্রা বিষ করি যে মুখে ভক্ষ। সেই মুখে করি যদি অমুভ গ্রহণ। বিষে! হয় জীর্ণ দেহ হয়ত অমর। অমৃত প্রভাবে : এবে শুনহ উত্তর ॥ না জানিঞা যত তুমি করিলে নিন্দন। সে কেবল বিষ তুমি করিলে ভোজন॥ পরম অমৃত এবে কৃষ্ণ-গুণ-নাম। নিরবধি সেই মুখে কর' তুমি পান। त्य मृत्थ कतित्व कृषि देवकव-निक्ता সেইমুখে কর' তুমি বৈষ্ণব-বন্দন ॥ সভা হৈতে ভক্তির মহিমা বাঢাইয়া। গীত কবিত্ব বিপ্রা। কর তুমি গিয়া। কৃষ্ণ-যশ-পরানন্দ-অমৃতে ভৌমার। নিন্দা-বিষ যত সব করিব সংহার॥ এই কহি' সভারে, ভোমারে না কেবল। ना बानिका निमा कतिलक (व नकन ॥

শার যদি নিন্দা-কর্ম কভুন। আচনে।
নির্বধি বিষ্ণু-বৈষ্ণবের স্ততি করে॥
এ সকল পাপ ঘুচে এই সে উপায়ে।
কোটি প্রায়শ্চিত্তেও অন্তথা নাহি যায়ে॥
চল বিপ্র ৷ কর' গিয়া ভক্তির বর্ণন।
তবে সে ভোমার সর্ব্ব পাপ বিমোচন॥" (৪৭)

২৭। বৈষ্ণব-মাহাত্মা—বৈষ্ণব-নিন্দায় মহাপাপ—এই পাপ হইতে উদ্ধারের উপায়'।

মহাপ্রভু নবদ্বীপ হইতে রামকেলি গ্রামে গমন

(৪৭) জীচৈতক্ত,ভাগবত—অপ্তা। ৩য়। বিষো—বিষ ও। সভাবে — সকলকে। আচরে — আচরণ করে। যুচে — দুর হয়। 'ভক্তির বর্ণন' — পাষপ্তের 'ভক্তের বর্ণন'। করিলেন এবং তথা হইতে প্রত্যাবর্ত্তনপূর্বক শান্তিপূরে প্রীঅলৈত-ভবনে উপস্থিত হইলেন। তথার
অবস্থান কালে জনৈক বৈশ্বব-নিন্দক বুষ্ঠরোগী মহাপ্রভূর সমীপে আসিয়া দণ্ডবৎ হইয়া আর্ত্তনাদ করিতে
লাগিল। ঐ ব্যক্তি বলিল "জীব-উদ্ধারের জক্ত
আপনি অবতীর্ণ হইয়াছেন। প্রত্থে দেখিলে
স্বভাবতঃ আপনি কাতর হয়েন। এইজন্তই আপনার নিকটে আসিলাম। কুষ্ঠরোগে আমি বড়ই
যাতনা পাইতেছি। প্রভো! দয়া করিয়া আমার
নিষ্কৃতির উপায় বলিয়। দিন।" ইহার উদ্ভরে মহাপ্রভূবলিলেন:—

"যে বৈক্ষৰ নামে হয় সংসার পবিত্র। বেলাদি গায়েন যে বৈক্ষবচরিত্র॥ যে বৈক্ষৰ ভজিলে অচিন্তা কৃষ্ণ পাই। যে বৈক্ষৰ-পূজা হৈতে বড় জার নাই।

'শেষ রুমা অজ ভব নিজ দেহ হৈতে। বৈষ্ণব ক্রুষ্ণের প্রিয়' কহে ভাগবতে ь 'ন তথা মে প্রিয়তম আতাঘোনি ন শহর:। ন চ সম্বৰ্ধণো ন শ্ৰীনৈবাত্মা চ যথাভবান ॥'(৪৭ক) ছেন বৈষ্ণবের নিন্দা করে যেই জন। সেই পায় তঃখ-জন্ম জীবন মরণ ॥ বিত্যাকুল তপ-সব বিফল তাহার। বৈষ্ণব নিন্দয়ে যে যে পাপী তুরাচার॥ পূজাও তাহার রুফ না করে গ্রহণ। বৈষ্ণবের নিন্দা করে যে পাপিষ্ঠ জন। যে বৈফৰ নাচিতে পৃথিবী ধন্ত হয়। या'त नृष्टिमाख सम-निर्म भाभकत ॥

(৪৭ক) ভাগবত--১১ | ১৪ | ১৫ |

শ্রীকৃষ্ণ উদ্ধবকে বলিতেছেন—তুমি আমার বেরূপ থ্রির আন্মযোনি একী। কি শহর কি সন্থর্গণ (বলরাম) कি लक्षी কি ভাষার শ্রীবিগ্রহ সেরূপ নহে। যে বৈষ্ণব জ্বন বাহু তুলিয়া নাচিতে। স্বর্গেরো সকল বিদ্ধ ঘুচে ভাল মতে॥"

প্রভু বোলে "বৈষ্ণব নিন্দয়ে যেই জন। কুষ্ঠরোগ কোন তার শান্তির লিখন। আপাতত কিছ চঃখ পাইয়াছ মাত্র। ব্দার কে বা আছে ঘম-যাতনার পাত্র॥ চৌরাশি-সহস্র যম-যাতনা পরলোকে। পুন: পুন: করি ভুঞ্জে বৈষ্ণব-নিন্দকে। চল কুষ্ঠরোগি। তুমি জীবাদের স্থানে। সম্বরে পড়হ গিয়া ভাহার চরণে। তাঁ'র ঠাই তুমি করিয়াছ অপরাধ। নিষ্কৃতি তোমার, তিঁহো করিলে প্রসাদ। काँठी कूटि रय मूर्य. त्म-हे रम मूर्य यात्र। পাষে কাঁটা ফুটিলে কি কান্ধে বাহিরায়।

'শেষ রমা অজ ভব নিজ দেহ হৈতে। বৈষ্ণব ক্লফের প্রিয়' কহে ভাগবতে 🔈 'ন তথা মে প্রিয়তম আত্মযোনি ন শঙ্কর:। ন চ সম্বৰ্ধণো ন শ্ৰীনৈবাত্মা চ যথাভবান ।'(৪৭ক) (इन देवश्वदात्र निन्ता करत (यह अन। সেই পায় তঃখ-জন্ম জীবন মরণ । বিত্যাকুল তপ-সব বিফল তাহার। বৈষ্ণৰ নিন্দয়ে যে যে পাপী চরাচার॥ পূজাও তাহার রুফ না করে গ্রহণ। देवकादवर निन्ता करत राय भाभिष्ठ कन ॥ যে বৈফৰ নাচিতে পৃথিবী ধন্ত হয়। যা'র দৃষ্টিমাত্র দশ-দিগে পাপক্ষর ॥

(৪৭ক) ভাগবত-->১।১৪।১৫।

শ্রীকৃষ্ণ উদ্ধবকে বলিতেছেন—তুমি আমার বেরূপ থ্রির আন্মবোনি একী কি শহর কি সহুর্বণ (বলরাম) কি লক্ষ্মী কি আমার শ্রীবিগ্রহ সেরূপ নহে। যে বৈষ্ণব জন বাহু তুলিয়া নাচিতে। স্বর্গেরো সকল বিদ্ধ ঘুচে ভাল মতে॥"

প্রভূ বোলে "বৈষ্ণব নিন্দয়ে যেই জন। কুষ্ঠরোগ কোন তার শান্তির লিখন। আপাতত কিছু দু:খ পাইয়াছ মাত্র। স্বার কে বা আছে যম-যাতনার পাতা। চৌরাশি-সহস্র যম-যাতনা পরলোকে। পুন: পুন: করি ভূঞে বৈষ্ণব-নিন্দকে। চল কুষ্ঠরোগি ! তুমি শ্রীবাদের স্থানে। সত্তরে পড়হ গিয়া ভাহার চরণে। তাঁ'র ঠাই তুমি করিয়াছ অপরাধ। নিষ্ণৃতি তোমার, তিঁহো করিলে প্রসাদ। काँठा कृष्टि त्य भूरभ, त्म-हे त्म भूरभ बाय। পায়ে কাঁটা ফুটিলে কি কান্ধে বাহিরায়।

এই কহিলাঙ আমি নিন্তার-উপায়।
শীবাস পণ্ডিত ক্ষমিলে সে তঃখ যায়।
মহা শুদ্ধবৃদ্ধি তিঁহো, তাঁ'র স্থানে গেলে।
ক্ষমিবেন সর্বদোষ, নিন্তারিবে হেলে। (৪৮)

## ২৮। অন্ত কামনা পরিত্যাগ পূর্বক ভগবস্কজনের প্রভাব।

শান্তিপুর হইতে মহাপ্রভু কুমারহ**টে ঐবাদের** বাটাতে গেলেন এবং তথায় কয়েকদিন যাপন করি-লেন। প্রভূ একদিন শ্রীবাদকে বলিলেন "ভূমি ত

(৯৮) শ্রীচৈতক্ত ভাগবত—-অস্তা। হর্ষ। অচিন্তা — অচিন্তনীয়, চিন্তাশক্তির অতীত। আর — অক্ত। চল — যাও। প্রসাদ — অমুগ্রহ। নিন্তারিবে হেলে — অনারাদে নিন্তার পাইবে। বাছির বাহিরে যাওনা, তবে কিরপে তোমার সংসার চলে ? জীবাস বলিলেন "প্রভো! যাহার আদৃটে যাহা থাকে তাহা অবশ্যই মিলিবে।" প্রভূ বলিলেন "তুমি ভবে সম্ল্যাস গ্রহণ কর।" শ্রীবাস উত্তর করিলেন "প্রভো! আমি তাহা পারিব না।" প্রভ বলিলেন "তুমি সন্থাসও গ্রহণ করিবে না, ভিক্ষা করিতেও কাহারও ছারে যাইবে না। কেমন করিয়া পরিবার পোষণ করিবে ৷ একালে ত বাটার বাহিরে না গেলে কিছুই মিলে না।" শ্রীবাস হাতে তিন ভালি দিয়া বলিলেন "এক, ছুই, ডিন; আপনাকে এই ভালিয়া বলিলাম।" প্রভু বলিলেন "গ্রীবাদ! তোমার এই সংহতের অর্থ আমি কিছুই বুঝিতে পারিলাম না।" এীবাস বলিলেন "প্রভো! তিন উপবাদেও যদি আহার না মিলে তবে,—আপনাকে সভা সভাই বলিভেছি—আমি গলায় কলসী বান্ধিয়া গ্ৰায় ডুবিয়া মরিৰ।" এই কথা শুনিয়া মহাপ্ৰাভু হুষার করিয়া উঠিলেন ও বলিলেন "শ্রীবাস। তোমাকে কি কথনও অন্নাভাবে উপবাস করিতে হুইবে? যদি লক্ষ্মীও কদাচিৎ ভিক্ষা করেন, তথাপি তোমার কথনও অভাব কি দারিন্দ্রা হুইবেনা, কারণ যে ব্যক্তি অন্থ কামনা পরিত্যাগ করিয়া কেবল আমারই ভন্ধনা করে আমি তাহার ভক্ষ্য দ্রব্য মাথায় বহিয়া তাহাকে দিয়া থাকি।"

প্রভূ বোলে "কি বলিলি পণ্ডিত বীবাস।
তোর কি অন্নের তৃ:ধে হইব উপাস।
যদি কদাচিত বা লক্ষ্মীও ভিক্ষা করে।
তথাপি দারিস্র্য নহিব তোর ঘরে।
আপনে যে গীতাশাস্ত্রে বলিয়াছোঁ। মৃক্রি।
তাহো কি বীবাস! এবে পাসরিলি তৃক্তি

'অনকাশিস্করতো মাং যে জনা: পর্যুপাসতে। তেষাং নিত্যাভিযুক্তানাং যোগক্ষেমং বহাম্যহম ॥' (৪৯)

বে বে জনে চিন্তে' মোরে জনন্য হইয়।
তারে ভক্ষা দেঙ মুক্তি মাথায় বহিয়া।
বেই মোর চিন্তে' নাহি যার কারো বাবে।
আপনে আসিয়া দর্কাসন্ধি মিলে তা'রে।
ধর্ম অর্থ কাম মোক—আপনে আইসে।
তথাপিহ না চায় না লয় মোর দাসে।
মহাপ্রলয়েও যা'র নাহিক বিনাশ।

অস্ত কামনা পরিত্যাগ করিয়া বাঁহারা আমাকে ধ্যান করতঃ আমাকে সর্বতোভাবে উপাসনা করেন, আমি নিয়ত মংপরায়ণ সেই সকল বাজির যোগক্ষেম (যোগ অর্থাৎ অল্লাদি অপ্রাণ্ড বস্তু আহরণ এবং ক্ষেম অর্থাৎ তাহার সংরক্ষণ) বহুন করি ।

<sup>(82)</sup> गैज-२।२२।

#### শ্রীশ্রীচৈতন্ত্র-উপদেশ।

ষে মোহোর দাসেরও করয়ে স্মরণ।
ভাহারেও করোঁ মুক্তি পোষণ পালন ॥
সেবকের দাস সে মোহোর প্রিয় বড়।
অনায়াসে সে-ই সে মোহরে পায় দঢ়॥
কোন্ চিন্তা মোর সেবকের 'ভক্ষ্য' করি।
মুক্তি যা'র পোষা আছোঁ। সকল উপরি॥
হথে শ্রীনিবাস। তুমি বসি' থাক ঘরে।
আপনি আফিন সব ভোমার ত্যারে॥" (৫০)

# ২৯। কৃষ্ণ-কার্য্য ব্যতীত আর কিছুই করিও না।

রান্ধা প্রতাপক্ষত্তের প্রতি উপদেশ :— (৫-) শীচৈতত্ব তাগবত—সব্তা। ৫ম। প্রভূ বোলে "কৃষ্ণ-ভক্তি হউক ভোমার। কৃষ্ণ-কাষ্য বিনে তুমি না করিহ আর। নিরস্তর গিয়া কর কৃষ্ণ সন্ধীর্ত্তন। তোমার রক্ষিতা—বিষ্ণু-চক্র স্থার্শন॥" (৫১)

## ৩০। মহান্তের আচরণে দোযদৃষ্টি করিতে নাই।

শ্রীমন্মহাপ্রভুর সহাধ্যায়ী নবদীপ-বাদী জনৈক আন্ধণের মহাপ্রভুর প্রতি-দৃঢ় ভক্তি ছিল কিন্তু ডিনি শ্রীনিত্যানন্দ-স্বরূপের শক্তি সহক্ষে সম্পূর্ণ অজ্ঞাত

> এবে পাসরিলি = একণে ভূলিরা গেলি। অনস্থ ইইরা = অন্য কামনা পরিত্যাগ করিরা। আপনে = গাপনা ইউটে । পোষ্টা = পোষক, পালিয়িতা।

(৫১) জীচৈতক্ত ভাপবত--অস্তা। ৫ম।

ছিলেন। শ্ৰীনিভানন্দ, মহাপ্ৰভু কৰ্ত্তক নীলাচল হইতে জীব-উদ্ধারের জন্ম গৌডদেশে প্রেরিত হয়েন। তিনি নানাবিধ অলম্বার ও বিচিত্র বসনে স্থপজ্জিত হইয়া নবদ্বীপের মধ্যে ও অক্সাক্ত স্থানে নাম বিত-রণের জন্ম সর্বাদ। ভ্রমণ করিতেন। অবধৃতের অফুপযুক্ত তাঁহার এই বেশভ্ষা দর্শন করিয়া ঐ ব্রাহ্মণের তাঁহার প্রতি সন্দেহ জয়ে। দৈবযোগে वाञ्चन किছू मिन शरत नी नाहरन यान; ज्याव কিছুদিন অবস্থিতি করিলেন এবং প্রতিদিন মহা-প্রভুকে দর্শন করিতে আসিতেন। একদিন বান্ধণ মহাপ্রভুকে বলিলেন "প্রভো! আপনার নিকট আমার এক নিবেদন আছে। নব্দীপে শ্রীনিত্যানন্দ অবধৃতের আচার ব্যবহার বেশভুষাদি দেখিয়া আমি কিছুই বৃঝিতে পারি না। লোকে তাঁহাকে সন্মাসা-শ্রমী বলে কিন্তু তিনি সর্বাদাই কর্পুর তামুল ভক্ষণ करवन। मधामीव भक्त भाज-खवा-न्भर्ने निरवध

কিন্তু তিনি স্বৰ্গ-রৌপ্যাদি নির্ন্তিত অলঙ্কার সর্বদা অঙ্গে ধারণ করেন। সন্ন্যাসীর পরিধেয় গৈরিকবসন বা কৌপীনের পরিবর্জে ভিনি দিবা পট্রবন্ত পরিধান করেন। সন্নামীর কোনও বিলাসের দ্রব্য ব্যবহার করা নিষিদ্ধ। কিন্ত তিনি মালা চন্দন ধারণ করেন। সন্ন্যাসীরা বংশদণ্ড ব্যবহার করেন কিন্তু তিনি ভাহার পরিবর্জে লৌহদত ধারণ করেন। সন্ন্যাসীর কাহা-রও আশ্রমে থাকিতে নাই, কিন্তু তিনি বর্ণাধম শৃদ্রের আশ্রেমে অফুক্ষণ কাল্যাপন করেন। উহাৈর আচার ব্যবহার শাল্পসক্ত, বলিয়া আমার মনে না হওয়ার তাঁহার সম্বন্ধে আঁমার মনে সন্দেহের উদয হইয়াছে। লোকে তাঁহাকে 'বড় লোক' বলে তথাপি তিনি স্বীয় আশ্রমোচিত আচার অবলম্বন করেন না কেন ? প্রভো। 'আমি আপনার ভূত্য' যদি আমা সম্বন্ধে আপনার এইরূপ জ্ঞান থাকে তবে ইহার মর্ম কুপাপুর্বাক আমাকে বলুন"। সেই স্থকৃতিশালী ব্রাহ্মণ শুভক্ষণে এই প্রশ্ন করিলেন এবং তাঁহাকে মহাপ্রভূ অমায়ায় এতংগস্থদ্ধে দব তত্ত্ব বলিলেন। শ্রীগৌরাকস্কুন্দর ব্রাহ্মণের বাক্য শুনিয়া হাদিয়া ভাহার এই উত্তব করিলেন:— (৫২)

"শুন বিপ্র! যদি মহা অধিকারী হয়।
তবে তান গুণদোষ কিছু না জন্মায় ॥
'ন মঘোকাস্কভকানাং গুণদোষাস্তবা গুণা:।
সাধ্নাং সমচিন্তানাং বৃদ্ধে: পরম্পেয্যাম্'॥
পদ্ধপত্রে কভু যেন না লাগয়ে জল।
এই মত নিত্যানক্ষরপ নির্মল ॥
পরমর্থে কৃষ্ণচন্দ্র তাহান শরীরে।
'নিশ্চয় জানিহ বিপ্র! সর্বাদা বিহরে।
অধিকারী বই করে তাহান আচার।
তঃখ পায় সেই জন পাপ ভরে তার।

(৫২) এটিচতন্য ভাগবত---অস্তা। ৭ম। তান -- তাহার।
স্থা দোষ -- বিধি নিষেধ জনিত পুণাপাগিদি।

ক্ষত্ত বিনে অত্যে যদি করে বিষ পান।
সর্ববিষয় মরে সর্ববিপুরাণ প্রমাণ॥ (৫৪)
'নৈতৎ সমাচরেক্জাতু মনসাপি হ্নীশ্বঃ।
বিনশ্বত্যাচরশ্বৌত্যাদ্ যথাহক্ষডোক্জিজং

বিষম' ॥ (৫৫)

#### (६७) ভাগবত--->>।२०।७७।

বাঁহাদিপের বিষয়ামুরাগ গত হইরাছে—অতএব বাঁহারা সমচিত (সকলকেই সমানভাবে দেখিতে পারেন) অংএব বাঁহারা প্রকৃতির (প্রাকৃত বৃদ্ধির) পর (অতীত) ঈখরকে প্রাপ্ত হইরাছেন, আমার এই প্রকার একায়-ভক্তদিগের বিবি নিবেধ হইতে উৎপব্ল পুশাপাপাদি সম্ভব নহে।

#### (ee) ভাগবত---> ৷ ৩৩ ৷ ৩২ ৷

গোণীদিগের সহিত শ্রীকৃঞ্জের রাসলীলাদি ও ক্রীড়া ব কলা শ্রবণ ক্রিয়া রাজা পরীক্ষিং শুক্দেবকে জিক্তাসং ক্রিলেন

<sup>(</sup>es) বেন = বেমন। তাহান = তাহার। বই = ব্যতাত। , সর্বাধায় = একেবারেই।

'ধর্মব্যাতিক্রমো দৃষ্ট ঈশ্বরাণাঞ্চ সাহসম্। তেজীয়সাং ন দোযায় বহেঃ সর্বভূজোযথা'॥"(৫৬)

<sup>(</sup>৫৬) ভাপবত-১০।৩০।৩১।

<sup>(</sup> শুক্লের পরীক্ষিংকে বলিতেছেন) 'শুক্তিমান মহন্ত্যক্তি-দিগোর বে ধর্মবিরুদ্ধ আচরণ ও সাহস দেখা যার ভার্ ভারাদিগের দোভ্রের হর না। অগ্নি বেমন পবিত্র অপবিত্র

এতেকে যে না জানিকা নিদ্দে' তান কৰ্ম।
নিজ দোষে সে-ই হঃথ পায় জন্ম জন্ম।
গাইতো করয়ে যদি মহা-অধিকারী।
নিন্দার কি দায়, তাঁ'রে হাসিলেই মরি।
ভাগবত হইতে এ সব তত্ব জানি।
ভাহো যদি বৈফ্ব-গুরুর মুখে শুনি।
মহান্তের আচরণে হাসিলে যে হয়।
চিত্ত দিয়া শুন ভাগবতে যেই কয়। (৫৭)

"রাম-রুফ গুরুর আশ্রমে থাকিয়া বিছাভ্যাস করিলেন। গুরুর নিকট হইতে বিদায় সইবার সময়ে তাঁহারা গুরুকে ব্রিজ্ঞাসা করিলেন 'প্রভো!

এইরপ বিচার না করিয়া সকল জবাই উদরসাৎ করেন তাহাতে তাহার দোব হর না, তেজবীদিগেরও সেইরপ কোন কার্ব্যে বা আচরণে তাহাদিগকে দোব স্পর্ণ করে না।

<sup>(</sup>৫৭) ভাগবত--> ৷ ৮৫ ৷

আমরা আপনাকে কি দক্ষিণা দিব ?' এই কথা শুনিয়া গুরু তদীয় পদ্মী সহ রাম-ক্লফের নিকট জাঁচা-দিগের মৃত পুত্রকে পুনরায় পাইবার প্রার্থনা করি-তদনস্তর রাম-কৃষ্ণ যুমালয়ে গেলেন এবং তথা হইতে গুরু-পুত্রকে আনিয়া তাহার মাতা-পিভার নিকট দিলেন। এই পরম অভুত আব্যান শুনিয়া দেবকী রাম-ক্লের নিকট ভাঁহার মৃত ছয় পুত্রকে চাহিলেন। তাঁহার। জননীর কথা শুনিয়া মহারাজ বলীর ভবনে চলিয়া গেলেন। বলী স্বীয় ইষ্টদেবের দর্শন পাইয়া অত্যন্ত আনন্দিত হইলেন এবং ক্রফেব পাদ-পদ্ম ধরিয়া বহু ছাতি করিলেন। তিনি যেন প্রেমানন্দসিক্ত মাঝে মগ্ন হইলেন। ্শীকৃষ্ণ বলিলেন 'মহারাজ ় আমি বে জন্ম আপনার নিকট আদিয়াছি ভাহা বলিভেছি। পাপী কংস আমার জননীর ছয় পুত্র বধ করিয়াছে এবং সেই পাপেই সে মরিয়াছে। দেবকী দেবী নিরুক্ধি পুত্রশোক শারণ করিয়া ক্রন্দন করেন। সেই ছয় জন আপনার নিকট আছে। জননীর সন্তোষার্থে তাহা-দিগকে জননীর নিকট লইয়া যাইব। ইহাঁরা ব্রহ্মার পৌত্র ( সিদ্ধ দেবগণ )। ইহাদিগের ছঃখের কারণ বলিতেছি। ব্রহ্মার পুত্র প্রজাপতি মরীচির ঔরদে এই ভয় পুত্র জন্ম গ্রহণ করে ৷ দৈবক্রমে ব্রহ্মা কামান্ধ হইয়া লজ্জা ত্যাগপুৰ্বক তাঁহার স্বীয় কলার প্রতি লোভ করিলেন। তাহা দেখিয়া এই চয় জন হাজ করে। সেই দোষে ইহারা তৎক্ষণাৎ অধ:পতিত হইল। মহাস্তের কর্ম্মেতে উপহাস করায় উহার। অস্তরযোনিতে গর্দ্ধবাদ প্রাপ্ত হটল। সমগ্র জগতের. জোহকারী হিরণাকশিপুর ঘরে উহারা জন্মগ্রহণ করিল। তথায়ও ইক্সের বজাঘাতে অতীব দুংখ-যম্রণা পাইয়া উহারা দেহত্যাগ করিল। তদনস্তর যোগমায়া কণ্ডক দেবকীর গর্জে এই ছয় জন দঞ্চারিত হয়। ব্রহ্মাকে দেখিয়া হাস্তকরার পাপের ফলে উহার।

সে জন্মেও জশেষ তুংধ পাইল। উহারা কংসের ভাগিনেয় হইয়াও তাঁহার হতে পঞ্চত্ব প্রাপ্ত হইল। জননী দেবকী এ সব গুপ্ত রহস্ত জানেন না এবং একারণ উহাদিগকে স্বীয় পুত্র মনে করিয়া ক্রন্দন করেন। জননীকে এই ছয় পুত্র দান করিব বলিয়া আপনার নিকট আসিলাম। উহারা দেবকীর স্তন-পানে পাপ হইতে মুক্ত হইবে।

প্রভূ বোলে 'শুন শুন বলি মহাশয়।
বৈষ্ণবের কর্মোতে হাসিলে হেন হয় ॥
সিদ্ধ-সবো পাইলেন এতেক যাতনা।
অসিদ্ধ-জনের তুঃথ কি কহিব সীমা॥
যে তুক্কতি-জন বৈষ্ণবের নিন্দা করে।
জন্ম জন্ম নিরবধি সে-ই তুঃথে মরে॥
শুন বলি! এই শিক্ষা করাই তোমারে।
কন্ম জানি' নিন্দা হাস্ম কর বৈষ্ণবের॥

মোর পূজা মোর নামগ্রহণ যে করে। মোর ভক্ত নিলে, যদি, তারো বিদ্ব ধরে। মোর ভক্তপ্রতি প্রেমভক্তি করে যে। নিঃসংশয় নিঃসংশয় মোরে পায় সে॥" (৫৭ক)

'দিদ্ধিৰ্ভৰতি বা নেতি সংশলোহচ্যুত দেবিনাম্। নিঃসংশদ্বস্তু তম্ভকপরিচৰ্য্যারতাত্মনাম্' ॥ (৫৮)

মোর ভক্ত না পৃক্তে, মোহোরে পৃক্তে মাতা। দে দান্তিক নহে মোর প্রদাদের পাতা।

<sup>(</sup>৫৭ক) কভু জানি — যদি কথনও। তারে। বিদ্ন ধরে — তাঁহারও বিদ্ন ঘটে।

<sup>(</sup>৯৮) ভগবান অচ্যতের দেবকদিগের সিদ্ধিলাভ ২ইতেও পারে । কি না হইতেও পারে কিন্তু তাঁহার ভক্তের পরিচ্যারত । ব্যক্তিদিগের সিদ্ধিলাভ অবশ্রতানী। (বরাহ পুরাণ) ।

'অভ্যৰ্ক্তিয়ন্তা গোবিন্দং তদীয়ান্নাৰ্ক্তয়ন্তি যে। ন তে বিষ্ণুপ্ৰসাদক্ত ভাজনং দান্তিকা জনাঃ'॥(৫৯) 'তুমি বলি! মোর প্রিয় সেবক সর্বন্ধ।। অভএব ভোমারে কহিলু'গোপ্য-কথা॥'

"শ্রীকৃষ্ণের এই শিক্ষা-বচন শুনিয়া বলী মহারাজ্ব আত্যন্ত আনন্দিত হই রা সেই ছয় শিশুকে শ্রীকৃষ্ণের সমীপে আনমন করিলেন। তদনস্তর রাম-কৃষ্ণ ইইাদিগকে আনিয়া জননীকে দিলেন। দেবকী তাঁহাদিগকে দেখিয়া হর্ষযুক্তা হইলেন এবং সেহে তাঁহাদিগকে অন দিলেন। ঈশবের অবশেষ-শুন পান করা মাত্র ইইাদের দিব্যঞ্জান হইল। ইইারা সকলে দেওবং হইয়া শ্রীকৃষ্ণ-চরণে পড়িলেন। তথন শ্রীকৃষ্ণ

<sup>(4&</sup>gt;) বাঁহারা শ্রীগোবিন্দের অর্চনা করির। তাঁহার ভক্তদিশের অর্চনা করেন না তাঁহারা শ্রীবিফুর অনুগ্রহ পাত্র নহেন। তাঁহারা দাভিক। (শ্রীহরিভক্তিহধোদয়)

ইহাদের প্রতি কুপাদৃষ্টি করিলেন এবং সদয় হইয়া ইহাদিগকে এই শিক্ষা দিলেন:—

'চল চল দেবগণ! যাহ নিজ-বাস।
মহান্তেরে আর পাছে কর' উপহাস।
ঈ্বরের শক্তি অক্ষা—ঈ্বর সমান।
মন্দ কর্মা করিলেও মন্দ নহে তান।
ভাহানে হাসিয়া এত পাইলে যাতনা।
তেন বৃদ্ধি আর না করিছ কামনা।
অক্ষান্থানে যাই' মাগি' লহ অপরাধ।
ভবে সভে চিত্তে পুন পাইবে প্রসাদ'। (৬০)

"এই দেবগণ ঈশবের থাজা শুনিয়া তাহা পরম আদরে গ্রহণ করিলেন এবং পিতা মাতার ও রাম-ক্লফের চরণে প্রণতিপূর্বক নিজ স্থানে 'প্রস্থান

(৬০) মন্দ নহে তান = ডাঁহার পক্ষে মন্দ কার্যা নহে।
প্রদান্ত = প্রদান। মানি' লহ অপরাধ = অপরাধের
জন্য ক্ষা মানিরা লও।

कत्रिलन।

"বিপ্র! তোমাকে আমি এই ভাগবন্ত-কথা বলিলাম। তুমি সর্বভাবে শ্রীনিভ্যানন্দের প্রতি সংশয় ভ্যাগ কর। ইনি পরম অধিকারী। অল ভাগ্যে ইইাকে জানা যায় না। পতিত্বের আণের জয় ইইার অবভার। ইহা হইতে সর্বজীব উদ্ধার পাইবে। ইহার আচার ব্যবহার বিধি-নিবেধের অভীত। ইহাকে ব্বাবার শক্তি কাহার আছে? যে না ব্বিয়া ইহার অগাধ চরিত্রের নিন্দা করে সে বিষ্ণুছক্তি পাইয়াও ভাহাতে বঞ্চিত হয়।"

শ্রীকৃদাবন দাস ঠাকুর বলিতেছেন:
ক্রেক্ত বেন অবিজ্ঞাত বেদ-বাণী।
এই মত বৈফবেরে। তক্ব নাহি জানি।
সিদ্ধ বৈফবের অতি বিবম ব্যভার।
না বৃঝি' নিন্দির। মরে সকল সংসার।
সিদ্ধ বৈফবের বেন বিবম ব্যভার।
নাকাতে দেখহ ভাগবত-কথা-সার।

## ৩১। তুলদীর প্রতি ভক্তি।

মহাপ্রভুর নীলাচল বাদকালে তাঁহার আশ্রমে একটা ক্ষুদ্র ভাণ্ডে তুলিগারক্ষ থাকিত। তিনি দর্বদা উহা দেখিতেন। যথন সংখ্যা-নাম গ্রহণ করিতে করিতে তিনি পথে চলিতেন তথন তাঁহার

অত্যে একজন তুলসী-ভাগু লইয়া চলিতেন। প্রভূ তুলসী দেখিতে দেখিতে পথে চলিতেন এবং ঐ সময়ে তাঁহার সর্বাদ দিক্ত করিয়া আনন্দধারা প্রবা-হিত হইত। সংব্যা-নাম লইতে লইতে পথে চলিবার সময়ে যদি প্রভূ কোনও স্থানে বদিতেন.

'অবোধ অগম্য অধিকারীর বাভাব'।
ইহা বই সিদ্ধান্ত না দেখি কিছু আর গ্র
মূলে কৃষ্ণ প্রবেশিরা ভৃগু-হৃদরেতে।
করাইলা, ভক্তির মহিমা প্রকাশিতে গ্র
জ্ঞানপূর্বে ভৃগুর এ কর্ম কভ্ নয়।
কৃষ্ণ বাঢ়ারেন অধিকারি-ভক্ত-জয়।
বিরিধি শব্দর বাঢ়াইতে কৃষ্ণজয়।
ভৃগুরে হইলা কুদ্ধ দেখাইয়া ভয়।
ভক্তসব বেন গায় নিতা কৃষ্ণজয়।
কৃষ্ণ বাঢ়ারেন ভক্তজয় অতিশয়।
অধিকারী বৈষ্ণবের না বুঝি' বাভার।
বে জন নিন্দরে, ডা'য় নাহিক নিতার।

ভাহা হইলে তাঁহার সমুগে তুলদী-ভাগু রাথা হইত। প্রভূ তুলদীকে দেখিতেন আর সংখ্যা-নাম লইতেন। ঐ স্থানে সংখ্যানাম সম্পূর্ণ করিয়া প্রভূ পুনরায় তুলদী দেখিতে দেখিতে পথে চলিতেন।

অধম জনের যে আচার যেন ধর্ম।
অধিকারী বৈঞ্চবেও করে নেই কর্ম।
কৃষ-কূপায়ে দে ইহা জানিবারে পারে।
এ সব সন্ধটে কেহো মরে' কেহ তরে'।
সবে ইথে দেখি এক মহাপ্রতিকার।
নভারে করিব শুতি বিনয়-ব্যভার।
অজ্ঞ হই' লইবেক কৃষ্ণের শরণ।
সাবধানে ভানিবেক মহাভ-বচন।
তবে কৃষ্ণ তা'রে দেন হেন দিব্য মতি।
সবর্ষ বিভার পায়, না ঠেকরে কতি।
(প্রীচেতন্য ভাগবত—অন্ত্য । ১১শ)
বেল — যেমন। ইথে — ইহাতে।

তুলদী না দেখিয়া তিনি এক মৃত্ঠিও থাকিতে পারি-তেন না।

প্রভূ বোলে "মৃঞি তুলদীরে না দেখিলে। ভাল নাহি বাদোঁ। যেন মংস্থা বিনে জলে॥" (৬১)

## ৩২। 'লক্ষেশ্বর' কাছাকে বলে ?

নীলাচলে শ্রীমন্মমহাপ্রভূকে বদি কে জিকা-নিমন্ত্রণ করিতে আসেন তবে তাঁহাকে প্রভূ বলেন "তুমি আগে যাইয়া লক্ষেশ্বর হও, শেষে আমাকে নিমন্ত্রণ করিও। যিনি লক্ষেশ্বর আমি তাঁহারই ভিকা

<sup>(</sup>৬১) শ্রীচৈতনা ভাগৰত—অস্তা। ২ম। ভাল নাহি বাদে"। — আমি ভালবাসি না, আমাদ ভাল লাগে না।

গ্রহণ করি"। একদা এক ব্রাহ্মণ প্রভুকে নিমন্ত্রণ ষরিতে আসিলে প্রভৃ তাঁহাকে ঐরপ বলিলেন। বিপ্র উত্তর করিলেন "গোঁদাই। লক্ষের কথা কি বলেন ? আমার সহস্র মুদ্রাই নাই। যদি আপনি আমার গৃহে ভিক্ষা না করেন তবে উহাপুডিয়া ছারখার হইয়া যাউক।" প্রভু বলিলেন "বিপ্র। আমি 'লক্ষেশ্বর' কাহাকে বলি তাহা কি তুমি জান ? যিনি প্রতিদিন লক্ষ নাম গ্রহণ করেন আমি তাঁহা-কেই লক্ষেশ্বর বলি। আমি এইরূপ ব্যক্তির গৃহ ব্যতীত অন্ত কোথায়ও ভিক্ষা গ্রহণ করি না"। প্রভুর এই রূপা-বাক্য শুনিয়া আহ্মণ মহানন্দ লাভ করিলেন এবং বলিলেন "প্রভো! আমি এখন হইতে প্রতিদিন লক্ষ নাম লইব। আপনি কুপাপুর্বক আমার গুছে ভিক্ষা গ্রহণ করুন। আমাদিগের মহাভাগ্য যে আপনি আমাদিগকে এইরপ শিক্ষা দান করিলেন।" ঐ দিন হইতে সেই বিপ্র তাঁহার সন্দীগণ সহ

### শ্রীশ্রীটেতন্য উপদেশ

١..

প্রতিদিন লক্ষ নাম প্রভুর ভিক্ষার কারণে লইতে আরম্ভ করিলেন। (৬২)

# ৩৩। নিত্য কুশল—মৃঙ্গল কাহার ?

প্রভূ বোলে "যে জনের কৃষ্ণভক্তি আছে। কুশল মন্থল তা'র নিত্য থাকে কাছে।" (৬৩)

(৬২) শ্রীচৈতন্য ভাগবত—অস্ত্য । ১০ম। (৬৩) শ্রীচৈতন্য ভাগবত—অস্তা । ১০ম।

প্রীরন্ধাবন দাস ঠাকুর বলিতেছেন :—

"ভক্তিযোগ থাকে তবে সকল কুশল। ভক্তি বিনে রাজ। হইলেও অমঙ্গল। ধন জন ভোগ যা'র আছরে সকল। ভক্তি যা'র নাহি' তা'র সক্রে অমঙ্গল।

## ৩৪। ভক্তিও জ্ঞান—এই তুইএর মধ্যে বড় কি ?

একদিন মহাপ্রাত্ত্ স্থীয় গুরু শ্রীকেশব ভারতীকে জিজ্ঞানা করিলেন "জ্ঞান ও ভক্তির মধ্যে বড় কে ? গোনাঞি ! ইহা বিচার করিয়া দৃঢ় ভাবে আমাকে বলুন।" ভারতী কিছুক্ষণ মনে বিচার করিয়া বলিলেন "আমি মনে মনে উভয় ভত্তই বিচার করিয়া দেখিলাম, ভক্তিই শ্রেষ্ঠ।" প্রাভূ বলিলেন "জ্ঞান হৈতে ভক্তি বড় কেন ? সন্ন্যানীরা জ্ঞানকেই ভ্রু বলেন।"

অন্ত-শান্ত নাহি যার দরিত্রের অন্ত । বিকুভন্তি-শাকিলে সে-ই সে ধনবন্ত । ভিক্লা-নিমন্ত্রণ-ছলে প্রভু সভা' হাবে। ব্যক্ত করি' ইহা কহিরাছেন আগনে।" শ্রীচৈতব্য ভাগবত—অস্ত্য। ১০ম ।

ভারতী বলিলেন "দল্লাদীরা বিচার না বুঝিয়া মহাজন-পথেই সকলে গমন করেন। বেদে শাস্ত্রে মহাজন-পথে গমনের যে উপদেশ দেন তাহা ত্যাগ করিয়া অবোধ ব্যক্তি অন্ত পথে যায়। ত্রন্ধা, শিব, नांत्रम. श्रव्लाम, व्याम, खक, मनक, मनाजन, मनन्म, সনৎকুমার, যুধিষ্টিরাদি পঞ্চ ভাতা, প্রিয়ত্তত, পুথু, ঞ্ব. অক্রুর, উদ্ধবাদি মহাজনেরা ঈশ্বর-চরণে ভক্তি মাগিয়া থাকেন। জ্ঞান বড় হইলে ইহারা ভক্তি ভিক্ষা করেন কেন ? এই পব মহাজন কি বিনা বিচারে মুক্তি (জ্ঞানের উদ্দেশ্য ও ফল) ছাড়িয়া অফুক্ষণ ভাক্ত ভিক্ষা করেন। ইহা পুরাণ হইতেই প্রমাণিত হইতেছে। ত্রন্ধা ঈশবের নিকট কি বর প্রার্থনা করেন ? ব্রহ্মা ভগবানকে বলিভেছেন 'যেহেতু আপনাতে ভক্তি বিনা আপনার তত্ত্ব জানা যায় না, হে প্রভো! আমি এই প্রার্থনা করি যে আমার এই জন্মে কি অন্ত কোন জন্মে কিঘা পশু

পক্ষী প্রভৃতি নিকৃষ্ট জন্মে, আপনার ভক্তদিগের মধ্যে একজন ভক্ত হ্ইয়া আপনার পাদপদ্মের সেবা করিতে পারি যেন আমার এইরূপ সৌভাগ্যের উদয় হয়'। (৬৪)

"কিবা অন্ধন্ধনা, কিবা হউ' যথা তথা।
দাস হই' যেন তোমা' সেবিয়ে সকথা।
এই মত যত মহাজন-সম্প্রদায়।
সভেই সকল ছাড়ি' ভক্তি মাত্র চায়।
"প্রহলাদ ভগবানকে বলিতেছেন 'নাথ'! সহস্র সহস্র যোনির মধ্যে আমি যে যে যোনিতেই ভ্রমণ করি না কেন, হে অচ্যুত! সেই গেই যোনিতে যেন

<sup>(</sup>৬৪) "তদপ্ত মে নাথ। স ভূরিভাগো ভবেহত্ত বান্যত্ত বা তিরশ্চাম। যেনাহমেকোহপি ভবজ্জনানাং ভূড়া নিষেবে তব পাদপল্লবম্॥" (ভাগবত—১০।১৪।৩০)

আপনার প্রতি আমার সর্বাদা চ্যুতি-রহিত ভক্তি থাকে'। (৬৫)

"নদ্দ প্রভৃতি গোপগণ উদ্ধবকে বলিতেছেন 'আমাদের মনোবৃতিদকল কৃষ্ণগাদ-পদ্মকে আশ্রম করুক, বাক্যসমূহ শ্রীকৃষ্ণের নাম-কীর্তনেই নিযুক্ত থাকুক এবং দেহ কৃষ্ণের বন্দনাকার্য্যেই নিযুক্ত থাকুক। আমরা যে কোন যোনিতেই জন্মগ্রহণ করি না কেন, ঈশ্বেক্ছায় মন্দল আচরণ ও দানাদি ভারা যেন আমরা শ্রীকৃষ্ণেই অফুরক্ত হই'।(৬৬)

(৩৫) "নাপ! বোনিসহস্রেদু যেবু যেবু ব্রজামাহনু। তেবু তেবচুাতা ভক্তিরচ্যতার সদা ছলি।" (বিফুপুরাণ—১। ২০। ১৮)

<sup>(</sup>৯৬) "মনসো বৃত্তরো নঃ স্থাঃ কৃষ্ণপানি মুজা আয়াঃ।
বাচো ছিডা রিনী নীয়াং কারতং প্রহুণা দিবু।
কন্ত ভিআমামাণানাং যত্র কাপীখরে ছেরা।
সঙ্গলাচরিতৈ দানৈ রতিনঃ কৃষ্ণ স্বরে।"
(ভাগবত--->। ৪৭। ৬৬ ও ৬৭)

''অত এব সর্বমেতে ভক্তি সে প্রধান। মহাজন পথ সর্বে শাল্পের প্রমাণ॥"

শ্রীমন্মহাপ্রভু শ্রীভারতীর মৃথে 'ভক্তি বড়' এই কথা শ্রবণপূর্বাক 'হরি' বলিয়া পূর্ণ স্থথে গর্জিয়া উঠিলেন এবং বলিলেন "আমি আরও কভিপয় দিবস পৃথিবীতে থাকিলাম। আপনাকে আমি সভ্যু সতাই বলিভেছি যে যদি আপনি 'জ্ঞান বড়' বলিভেন তাহা হইলে আমি আজি সম্প্রজলে জীবন-বিসর্জ্জন করিতাম। প্রভু সন্তইচিত্তে স্বীয় গুরু ভারতীর চরণ ধরিলেন এবং ভারতী মহোদয় প্রীতমনে প্রভুকে নমস্কার করিলেন। (৬৭)

### ১০৬ - শ্রীশ্রীটেউরা-উপদেশ।

প্রভূ বোলে যা'র মূধে নাহি ভক্তি-কথা। তপ-শিধা-হত্ত-ভাগি তা'র সব বৃথা"। (৬৮)

৩৫। দীক্ষা-গুরু জীবিত থাকা কালে মন্ত্র বিস্মৃত হইলে, অন্তোর নিকট মন্ত্র-গ্রহণ নিষেধ।

শীগদাধর পণ্ডিত শ্রীপুণ্ডরীক বিদ্যানিধির মন্ধ্রশিষ্য। শ্রীমন্মহাপ্রভ্র সংক্ষ শ্রীমদাধর নীলাচলে
ভারতীর গুরু হইলেন। মহাপ্রভ্র প্রকৃত তত্ব ভারতী জ্ঞাত
ছিলেন, ভারতী মনে মনে প্রভূবে তাঁহার নিজের গুরু ব্লিয়া
মনে করিতেন। এই জন্ত প্রভূবে তাঁহার চরণে অভিবাদন করিলেন, তথন তিনি প্রভূবে নমন্ধার করিলেন।
(৬৮) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—মন্ত্রা। ১০ম।
শিধা-প্র-ত্যাগ সম্মান গ্রহণ।

গমন করেন এবং কেত্র-সন্নাস গ্রহণপূর্কক তথায় বাস করেন। একদিন শ্রীগদাধর মহাপ্রভূকে বলি-লেন "প্রভূ! আমি যেদিন ইষ্টমন্ত্র অপর এক ব্যক্তির নিকট বাক্ত করিয়াছি সেই দিন ইইডেই উচা প্রায় বিশ্বত হইয়াছি। সেই মন্ত্র আপনি আমাকে শিখাইয়া দিউন। আপনি এইরূপ করিলে আমার মন প্রদন্ত হইবে।" প্রভু বলিলেন "গদাধর ! তোমার গুরু বিছানিধি ত জীবিত আছেন। দীকা-গুৰু বৰ্ত্তমান থাকিতে মন্ত্ৰ বিশ্বত হইলে অন্ত কাহা-রও নিকট মন্ত্রগ্রহণ করিতে নাই। অন্ত ব্যক্তির নিকট মন্ত্রগ্রহণ করিলে গুরু-স্থানে অপরাধ করা হয়।" গদাধর বলিলেন "গুরুদেব ত এখানে বর্ত্তমান নছেন।<del>"</del> প্রভু বলিলেন "গদাধর! ভগবান তোমার श्वकरिषवरक अञ्चात मञ्जू आनि एक हम। पिन-দশের মধ্যেই তুমি তাঁহাকে এখানে দেখিতে পাইবে। আমি বেশ ব্ঝিতেছি, তুমি তাঁহাকে আকর্ষণ করিয়া এখানে আনিভেছ।" এইক্স কথোপকগনের অল্প কয়েকদিন পরেই পুগুরীক বিভানিদি নীলাচলে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। (৬৯)

## ৩৬। পরাত্মনিষ্ঠা।

কাটোয়ানগরে শ্রীকেশব ভারতীর নিকট সন্ন্যাস গ্রহণ করিয়া শ্রীমন্মহাপ্রভু শ্রীবৃন্দাবন ঘাইবার উদ্দেশ্যে তিন দিবদ রাঢ় দেশে অমণ করিতেছেন এবং ভাবাবিষ্ট হইয়া ভাগবতের এই স্লোক পড়িতে-ছেন:—

- (७৯) এটিচতম ভাগবত—অপ্তা। ১১শ।
- (१०) ঐচৈতভ চরিতারত—মধ্য। ৩য়।

" 'এতাং সমাহায় পরাত্মনিষ্ঠা
মধ্যাসিতাং পূর্বতিনৈর্যন্তি:।
অহন্তরিষ্ঠানি ত্রন্তপারং
তমো মৃকুলাংগ্রিনিধেবদৈর ॥' (৭১)
প্রত্ম কহে 'সাধু এই ভিক্ষুক বচন।
মৃকুল-সেবন-ত্রত কৈল নির্দারণ।
মৃকুল-সেবায় হয় সংসার-তারণ'।" (৭২)

<sup>(</sup>৭১) অবস্তীনগরের ভিন্দুকের পগডোলি জীকুফ উদ্ধবকে বলিতেছেন—আমি পূর্বতম মহায়াগণের অবলম্বিত এই পরাম্বনিলা বেন্ধনিলা) আশ্রম করিরা মুকুনের চরণ সেবা দারা তুক্তর সংসার-সাগর উন্তীর্ণ হইব।

<sup>(</sup>৭২) পরাম্মনিষ্ঠা এই বেশ ধারণ = পরাত্মনিষ্ঠা বা ব্রজনিষ্ঠাক্সপ বেশ ধারণই—নকল ধল্মের সার।" পাঠান্তর—পরাম্মনিষ্ঠা মাত্র বেশধারণ।' এছলে বিশ' = আবেশ কর্থাৎ আয়া।

c

# ৩৭। বাহুদেব সার্ব্বভোমের প্রতি তত্ত্বোপদেশ। (৭৩)

মহাপ্ৰভূ সন্ন্যাসগ্ৰহণ করিয়া নীলাচলে যাইয়া বাস করিতে লাগিলেন। একদিন তিনি বাস্থদেব

"পর (শুদ্ধ) বে আত্মা (জীব) তাহার নির্চা। আত্মা ব্রহ্মের অংশ স্থতরাং দেহাছাতিরিক্ত, অতএব তাহার স্থ্ ছংধ নাই। এইরূপ বিচারিত লক্ষণ স্বরূপ বে আত্মা তাহাতে আমার আত্মা মাত্র, কিন্তু মুকুন্দ দেবার সংসার তরিব। আত্মতস্বজ্ঞানে সংসার তরে না, কেবল শ্রীকৃষণ চরণ সেবনেই সংসার তরে।"

। ह्रले । एक - उन्होंके

শ্রীবিখনাথ চক্রবর্ত্তী ও মাধনলাল কুত দীকা।

(৭৩) শ্রীচৈতক্ত চরিতামৃত—মধ্য। আন।

<sup>(</sup>৭৬) আচেতক্স চারতামৃত—মধ্য। ধন পুত্র = "শ্রীবেদব্যাস কৃত ব্রহ্মপুত্র ব। বেদাস্তপুত্র।"

সার্বভৌমের সহিত শুশ্রীজন্মাথদেব দর্শন করিলেন
এবং তথা হইতে সার্বভৌমের আশ্রমে আসিলেন।
মহাপ্রভৃকে আসন দিয়া সার্বভৌম বসিলেন এবং
শিশুগণকে বেদান্ত পড়াইতে আরম্ভ করিলেন।
সার্বভৌম স্নেহ ও ভক্তি সহকারে মহাপ্রভৃকে বলিলেন "বেদান্ত শ্রবণ সয়াাসীর ধর্ম। অতএব আপনি
নিরম্ভর উহা শ্রবণ কয়ন।" মহাপ্রভৃ বলিলেন
"আমার প্রতি আপনার অমুগ্রহ আছে।
আপনি আমাকে যে উপদেশ দিবেন তাহাই আমার
পালন করা কর্তব্য"। ক্রমান্বয়ে সাত দিন মহাপ্রভৃ
সার্বভৌমের নিকট বেদান্তব্যাধ্যা শ্রবণ করিলেন।

মুখ্যার্থ = "শব্দোচ্চারণের প্রথমেই যে অর্থ বোধ হয় সেইটী তাহার মুখ্য অর্থ, বেমন 'গঙ্গা' শব্দের অর্থ--জল-প্রবাহময়।"

> ( স্রীচৈ-চ-মধ্য। ৬৪। শ্রীবিশ্বনাথ চক্রবর্তী ও মাথনলাল কৃত টীকা)

দার্বভৌম শহরাচার্বোর ভাস্তুমতে ব্যাণ্যা করেন।
অন্তম দিবদে সার্বভৌম মহাপ্রভুকে জিজ্ঞাসা করিলেন "আপনি সাত দিন ধরিয়া বেদাস্ত শ্রবণ
করিলেন কিন্তু ভালমন্দ কিছুই বলিলেন না।
আপনি বেদান্ত ব্যাব্যা বুরেন কি না বুরেন কিছুই
বলেন না এবং আমিও তাহা জানিতে পারিলাম
না।" প্রভু বলিলেন "আমি মুর্ধ। আমার বেদাস্ত
অব্যয়ণ নাই। আমি আপানার আজ্ঞায় উহা শ্রবণ
করিয়া থাকি। বেদান্ত শ্রবণ সন্ন্যাসীর ধর্ম

"সর্ক বেদস্তত্ত্বে করে কৃষ্ণের অভিধান।
ম্থাবৃত্তি ছাড়ি কৈল লক্ষণা ব্যাখ্যান।
বতঃ প্রমাণ বেদ প্রমাণ শিরোমণি।
লক্ষণা করিলে বতঃপ্রমাণতা হানি।
এই মত প্রতিস্তত্ত্বের সহজার্থ ছাড়িরা।
গৌণার্থ ব্যাখ্যা করে সব করনা করিয়া।"
-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

বলিয়াই উহা শ্রাবণ করি। কিন্তু আপনি বেদান্ত-প্রের যে অর্থ করেন তাহা আমি ব্ঝিতে পারি না।" সার্বভৌম বলিলেন 'বৃঝি না এমন যা'র জ্ঞান' বৃঝি-বার জন্ম তাহার জিল্পানা করা কর্তব্য। আপনি আমার ব্যথ্যা শুনিধা নীরবে বসিয়া থাকেন। আপ-নার মনে কি আছে কিছুই বৃঝি না।"

প্রভূ উত্তর করিলেন "স্ত্রের অর্থ আমি বেশ ব্রি কিন্তু আপনার ব্যাখ্যা শুনিয়া আমার মন বিকল হইতেছে। স্ত্রের অর্থ যাহা দারা প্রকাশিত হয় তাহাকেই ভাস্ত বলে। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই যে আপনি স্ত্রের যে ভাস্ত করিতেছেন তাহাতে স্ত্রের অর্থ প্রকাশিত না হইয়া আচ্ছুর হইতেছে। স্ত্রের মৃথ্য অর্থ ব্যাখ্যা না করিয়া আপনি শহরভাসাম্যায়ী কল্পিভার্থ দারা তাহা আচ্ছাদন করিলেন। উপনিষদ্সমূহে যে মৃথ্য অর্থ আছে ব্যাগদেব তাঁহার ক্বত স্ত্রে (বেদাস্কস্ত্রে) ঠিক তাহাই প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু আপনি সেই স্ত্রের মৃখ্যার্থ ছাড়িয়া গৌণার্থ কল্পনা করিতেছেন। আপনি শব্দের অভিধান সম্মত প্রসিদ্ধার্থ ছাড়িয়া দিয়া উহার লক্ষণা করিতেছেন ( অর্থাৎ কল্পনা দারা শব্দের উপর গৌণার্থ আরোপ করিতেছেন।)

"স্থৃতি প্রভৃতি দকল শান্তপ্রমাণের মধ্যে শ্রুতি প্রমাণই দর্বশ্রেষ্ঠ। শ্রুতি ব্যতিরিক্ত অক্সান্ত শান্তে শ্রুতি-প্রমণান্থ্যায়া যে ম্থ্যার্থ করে দেইটাও প্রমাণ। দৃষ্টান্তবন্ধণ দেখুন, যদিও জীবের অন্থি ও বিঠা উভয়ই অপবিত্র, কিন্তু শ্রুতিবাক্যান্থ্যারে অন্থি (শন্ধ) ও বিঠা (গোময়) মহা পবিত্র বন্ধ। বেদ (শ্রুতি) যে দত্য ভত্ত প্রকাশ করিতেছেন তাহা স্বভঃপ্রমাণ অর্থাৎ তাহা অন্ত কোন প্রমাণের অপেক্ষা করে না। শ্রুতি যাহা বলেন তাহাই সত্য। বেদ অর্থাৎ শ্রুতি-বাক্যের লক্ষণা করিতে গেলে (অর্থাৎ লক্ষণান্ধপ্রস্থাপ্রমাণ্যু

#### महे ह्या

"যেমন স্থ্য কিরণ প্রকাশিত ২ইতে অন্ত বস্তুর সহায়তা আবশ্যক হয় না, সেইরূপ ব্যাসস্ত্রের অর্থ অত্যুক্তল ও স্থয়মপ্রকাশ। ঐ স্ত্রেকিরণকে মায়া-বাদিগণ নিজ কৃত গৌণার্থস্চক ভায়ারূপ মেঘ্বারা আক্ষাদন ক্রিয়াছেন।

#### ত্রক্ষের স্বরূপ।

"বেদ ও পুরাণ যে ব্রদ্ধকে নিরূপণ করিয়াছেন সেই ব্রহ্ম বৃহদ্যভ ।∗ সমুক্ত আবাশাদি বস্তু যদিও°

> \*বৃহষণ্ড ব্ৰহ্ম কহি শ্ৰীভগবান। বড়বিধৈৰ্য্যপূৰ্ণ পরতম্বধাম । স্বরূপ ঐখবা তাঁর নাহি মারাগন। সকল বেদেব হয় ভগবান সে সম্বন্ধ।

বৃহৎ কিন্তু তাহারা প্রাকৃত অর্থাৎ জড়। ব্রহ্ম অপ্রা-কৃত এবং ঈশ্বর-লক্ষণযুক্ত অর্থাৎ তিনি সর্বৈশ্বর্যা-পরিপূর্ণ স্বয়ং ভগবান। ব্রহ্ম শব্দের মুখ্যার্থ এই যে তিনি সর্বব্যাপক কিন্তু সাকার স্বয়ং ভগবান। বাাদ-স্তের মুখ্যার্থ সাকার ( প্রিশেষ ) ব্রন্ধকে ষ্মাপনি নিরাকার (নিবিবশেষ) বলিয়া ব্যাখ্যা করিতেছেন। যে যে শ্রুতি ব্রন্ধের নির্কিশেষ অর্থাৎ ক্রপ-গুণাদি শুরা নিরাকার ভাব (সত্ব) প্রকাশ করিয়াছেন, সেই সেই শ্রুতিই আবার ব্রহ্মের সবি-भिष्य व्यर्थाए नाम श्वन-नीनानिविभिष्ठे माकात **ভा**व প্রতিপাদন করিয়াছেন। 'ব্রহ্মের 'নিব্রিশেষ' ও "'স্বিশেষ' এই ছুইটা গুণ লইয়া বিচার করিলে দেখা

> ষ্ঠারে নির্বিশেষ কহি চিচ্ছন্তি না মানি। অর্দ্ধ স্বরূপ না মানিলে পূর্ণতা হয় হানি। ( ঐটেচ-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

٠

যায় 'সবিশেষ' গুণই প্রবল। শ্যে সকল শ্রুতি ব্রহ্মকে নির্কিশেষ বলিয়াছেন, তাঁহারা কেবলমাত্র ব্রহ্মের প্রাকৃত অর্থাৎ জড় বা ভৌতিক ভাব খণ্ডন করিয়া ব্রহ্মের অপ্রাকৃত বা চিন্ময় ভাব স্থাপন করিয়াহেন।

শ্রেক্ষ হইতে বিশ্বের উৎপত্তি হয়, ব্রক্ষে বিশ্ব
অবস্থিতি করে এবং ব্রক্ষেই বিশ্ব লয়প্রাপ্ত হয়।
অপাদান, করণ ও অধিকরণ, এই তিন কারকের
চিহ্ন ঘারা ব্রক্ষের সবিশেষজ চিহ্নিত হইতেছে, যথা
অপাদান অর্থাৎ ব্রক্ষ হইতে বিশ্বের উৎপত্তি, করণ
অর্থাৎ ব্রক্ষদারা বিশ্ব অবস্থিত (অর্থাৎ অন্তর্য্যামীরূপে
ব্রক্ষাবিশ্বে বাস করায় তন্দারা বিশ্বের স্থিতি) এবং
অধিকরণ অর্থাৎ ব্রক্ষে বিশের আবার লয় হয়।
বেমন সাকার বস্তুতেই ঐ সকল কারক দেখা যায়,
সেইরূপ ব্রক্ষে ঐ সকল কারক থাকায় তিনি সাকার।
পূর্বের ভ্রপবানের যথন বন্ধ হইতে মন

হইল তখন তিনি প্রকৃতির প্রতি ঈক্ষণ করিলেন, তংপরে সেই প্রকৃতি হইতেই সৃষ্টি হয়। ভগবানের এই ইচ্ছা ও দর্শন প্রাকৃত মন ও নয়নের কার্য্য নছে, কারণ ঐ ইচ্ছা ও দর্শনের পর প্রাকৃত সৃষ্টি। ঐ প্রাকৃত সৃষ্টির পূর্ব্ব হইতেই ভগবানের মন ও নয়ন থাকায় উহা অপ্রাকৃত। বৃদ্ধা সাকার কিছু অপ্রাকৃত সাকার।

#### 'ব্ৰহ্ম' শব্দে কাহাকে বুঝায়।

ত্রন্ধ অপ্রাকৃত দাকার বলিয়া নিরূপিত হইতে-ছেন। একণে দেখা বাউক, ত্রন্ধ শব্দ দারা কাহাকে বুঝায়। ত্রন্ধ এই শব্দে পূর্ণ স্বয়ং ভগবানকৈই ব্রায়। (৭৩ক) বেদাদি শান্তের প্রমাণাক্সারে প্রীকৃষ্ণই স্বয়ং ভগবান। বেদে স্বয়ং ভগবান প্রকৃষ্ণই ব্রহ্ম এ কথা বলিলেও, বেদের নিগৃঢ় অর্থ সহজে ব্রা যায় না। একারণ বেদের এই অর্থ (অর্থাং ব্রহ্ম অর্থে স্বয়ং ভগবান শ্রীকৃষ্ণ) শ্রীমন্তাগবত প্রাণ নিশ্চয়রূপে ব্রাইতেছেন। ইহার প্রমাণ, শ্রীমন্তাগ-বতের এই শ্লোক:—

(৭৩ক) "ব্ৰহ্ম শব্দে মৃথ্য অৰ্থে কহে ভগবান।

চিদৈৰ্ঘ্য পৰিপূৰ্ণ অনুদ্ধ সমান।
ভাহাৰ বিভৃতি দেখ সব চিদাকার।
চিদানন্দ দেহ ভাঁৰ স্থান পৰিকর।
ভাঁৱে কহে প্রাকৃত সন্তের বিকার।
বিজ্নিন্দা আর নাহি ইহার উপর।
প্রাকৃত করিয়া মানে বিষ্ণু কলেবর।
(औটচ-চ-জাদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

'অহো ভাগ্যমহো ভাগ্যং নন্দগোপত্রজৌকদাং। যন্মিত্রং পর্মানন্দং পূর্ণং ত্রন্ধ দনাতনং॥'

অর্থাৎ '(ব্রহ্মা বলিতেছেন', প্রগানন্দ পূর্ণব্রহ্ম সনাতন বাস্তদেব যথন নন্দ গোপ প্রভৃতি ব্রজ্বাসিদিগের মিত্ররপে আবিভূতি হইয়াছেন তথন ইহাদের কি সৌভাগা, (৭৩খ)। এই শ্লোকদারা বুঝা গেল ধে ব্ৰহ্ম বলিতে নন্দন শ্ৰীকৃষ্ণকেই ব্ৰায়। 'অপানি পাদ' ইত্যাদি শ্রুতিবাকা ব্রহ্ম প্রাকৃত হস্ত ও চরণ বজ্জিত এইরূপ বলিতেছেন, কিন্তু 'জবনো গৃহীতা' ইত্যাদি শ্ৰুতিবাকা বলিতেছেন যে ব্ৰহ্মশীঘ্ৰচলেন ও সকল বস্ত্র গ্রহণ করেন। অতএব শ্রুতি, ব্রেমার হস্তপদাদি ইন্দ্রিয় আছে বলিয়া ব্রহ্মকে স্বিশেষ यान किन्न अहे रूखनानि शाकुल नहा, देश व्यथा-ক্বত। মায়াবাদিগণ শ্রুতির মুখ্যার্থ ( অর্থাৎ ব্রহ্ম

<sup>(</sup>৭৩খ) ভাগবত-->৽ ৷ ১৪ ৷ ৩ ৷

দবিশেষ) ছাড়িয়া (কারণ, সবিশেষ বস্তু মাত্রই জড় অন্তএব উৎপজি বিনাশ বিশিষ্ট) লক্ষণা বৃত্তি দারা (অর্থাং কর্মনার সাহায্যে গৌণার্থ করিয়া) প্রক্ষকে নিবিবশেষ বলিয়া মনে করেন, এবং তাঁহারা, বে ভগবানের বিগ্রহ (দেহ) ষট্ডেম্বর্যা ও পূর্ণানন্দ, তাঁহাকে নিরাকার বলেন এবং যে প্রক্ষের স্বাভাবিক ভিন শক্তি রহিয়াছে, তাঁহাকে নিঃশক্তি বলিয়া মনে করেন।

### ত্রকোর শক্তি।

ব্রংশ স্বাভাবিক ডিন শক্তি আছে, যথা—(১) পরা অর্থাং স্বরূপশক্তি বা চিৎশক্তি। (২) অপরা অর্থাং ক্ষেত্রজ্ঞাশক্তি বা ভটমাশক্তি বা জীবশক্তি, (৩) মায়াশক্তি। চিংশক্তি তিন অংশে তিন রূপ হয়, যথা—আনন্দাংশে 'হলাদিনী' শক্তি, সং-অংশে 'সন্ধিনী' শক্তি এবং চিং-অংশে 'সন্বিং' শক্তি প্রকটিত হয়। (৭৪)

(१৪) "সচিদানলপূর্ণ কৃষ্ণের ব্রূপ।
একই চিচ্ছজি তাঁর ধরে তিন রূপ।
আননাংশে হ্লাদিনী, সদংশে সন্ধিনী।
চিদংশে সন্ধিং, যারে জ্ঞান করি মানি।"
(শ্রীচৈ-চ—আদি। ৪র্থ।)

"ভগবানের স্বরূপ সচিদানন্দ—তাঁহাতে কোন বিকার নাই, কিন্তু লালার জন্ম তাঁহার স্বস্টির ইচ্ছ হইলে তাঁহার অনস্ত শক্তির মধ্যে তিনটা প্রধান শক্তি ফুর্ন্তি পার। প্রথমে তাঁহার 'সং' বরূপ হইতে 'সন্ধিনী'শক্তি প্রকৃতিত হইরা জগং স্বষ্ট করে ও তাহার মূলে আগ্রহশক্তিরূপে অবস্থিতি করে। এই সন্ধিনীশক্তির বিকারের নাম 'প্রকৃতি'। দ্বিতীর, তাঁহার 'চিং' ক্বরূপ হইতে 'সন্ধিং' শক্তি প্রকৃতি হইরা জ্ঞান ও চৈতন্ত বিস্তার করে; ইংগর বিকার 'মায়া'। তৃতীয়, তাঁহার 'আনন্দ' বরূপ হুইতে 'হ্লাদিনী'

চিৎ-শক্তি ঈশবের অন্তরঙ্গা অর্থাৎ স্বরূপশক্তি, অর্থাৎ এই শক্তি ভগবানে সর্বাদাই বিশ্বমান আছে।

শক্তি প্রকটিত রইয়া 'প্রেমাদি' প্রকাশ করে। এই স্থানন্দাংশ বিকৃত হইলে রাধান্ডাব উৎপন্ন হয়।"

্ (এ) চৈ-চ-মধ্য-৬৪। জগদীখর গুপ্ত কৃত টাকা।)

'मः' वर्थार मिना मेकि---

"সন্ধিনীর সার অংশ শুদ্ধ সত্ত্নাম। ভগবানের সত্তা হয় বাহাতে বিশ্রাম।

মাতা পিতা স্থান গৃহ শ্যাাদন আরে।

এ সব কৃষ্ণের শুদ্ধ সত্ত্বে বিকার।" (শ্রীচৈ-৮—আদি। ৪র্থ) অর্থাৎ "অন্ধিনীর সার অংশ ভগবানের বিশুদ্ধ সন্থা, এবং ঐ

সন্থা অবলম্বন করিয়াই 'সন্ধিনী' প্রতিষ্ঠিত। আছে। চরাচরস্থ যাবতীয় পদার্থ অর্থাৎ 'প্রকৃতি' সন্ধিনী শক্তির বিকার বা পরিণাম

ষাত্ৰ।"

'চিং' অৰ্থাৎ সন্থিৎ শক্তি---

"কৃষ্ণভগবন্ধা জ্ঞান সন্ধিতের সার। ব্রহ্মজ্ঞানাদিক সব, তার পরিবার।"

( औरह-ह-क्यानि । वर्ष )

যদি ইহা না থাকে তবে ঈশবের সন্থা অসম্ভব হইয়া পড়ে। এম্বলে সং, চিং ও আনন্দ,এই তিন শক্তিকেই

অর্থাং ভগবন্ধা জ্ঞান 'সন্থিং' শক্তির সার অংশ, এবং ব্রহ্ম-জ্ঞানাদি সমস্তই ইহার অস্তভূকি। 'আনন্দ' অর্থাং হ্লাদিনী শক্তি---

"হ্লাদিনীর সার প্রেমনার ভাব। ভাবের প্রমাকাণ্ডা নাম মহাভাব। মহাভাব স্বরূপা শ্রীরাধাঠাকুরাণী। সর্বাঞ্ডা-খণি কৃষ্ণকান্তা-লিরোমণি। কৃষ্ণ-প্রম-ভাবিত বাঁর চিন্তেন্ত্রির কার। কৃষ্ণ-নিক শক্তি, ক্রীড়ার সহার।"

শি (শ্রীচে-চ-আদি। এর্থ।)
অর্থাৎ "ফ্রাদিনী' বা ভগবানের আনন্দলকৈ হইতে প্রেফ্,
প্রেমের পর ভাব পর পর উৎপত্ন হয়। ভাব চরম সীমার্ফ
পরিণত হইলে তাহার নাম মহাভাব হয়। শ্রীরাধিকা এই
মহাভাবের মূর্ত্তিরপা। ইইার চিত্ত ইক্লিয় ও শরীর কৃষ্ণপ্রেমে
গঠিত বা কৃষ্ণপ্রেমের সহিত মিপ্রিড। রাধা, কৃষ্ণের নিজশক্তি
এবং লীলা প্রকাশের সহায়।"

চিৎশক্তি বলা হইতেছে। জীবশক্তি ডটন্থা এই শক্তি কখনও ঈশ্ব-সন্থায় বর্ত্তমান থাকে এবং কখনও থাকে না। মায়াশক্তি বহিরক্ষা অর্থাৎ ঈশ্বর হইতে প্রকটিত হইয়া, এই শক্তি ঈশ্বরকে স্পর্লনা করিয়া অর্থাৎ ভগবৎসন্থায় অবস্থিতি না করিয়া, স্কষ্টির অক্তান্ত বস্তুকে অভিড্ড করতঃ অব-স্থিতি করিতেছে। (৭৫) চিৎশক্তি, জীবশক্তি ও মায়াশক্তি (অর্থাৎ প্রত্যেক শক্তির অধিষ্ঠাত্তী দেবী) শীয় প্রস্তু ভগবানকে ভক্তি করে।

"সন্ধিনীর সার বাহদেবতত্ত্, সন্থিতের সার ভগবভাজ্ঞান ও জ্লাদিনীর সার রাশাভাব।"

( এটেচ-চ-আদি। धर्य। सनामी म গুপ্ত কৃত টীকা।)

(৭৫) ঐটেচ-চ-মধ্য। ৬ঠ ( জগদীবর গুপ্ত কৃত দ্বীকা )

### ঈশর ও জীব ভিন্ন।

ঈশর মায়াধীশ অর্থাৎ মায়ার অধীশর বা
কর্ত্তা। জীব মায়াবশ অর্থাৎ মায়ার বশীভৃত
বা মায়ার দাস। ইহাছারাই প্রতীয়মান হইতেছে
যে ঈশর ও জীব ভিন্ন। মায়াবাদিগণ মায়াদাস
জীবকে মায়া-কর্তা ঈশরের সহিত অভেদ মনে
করেন, ইহা তাঁহাদের বিষম ভ্রম। গীতাশাস্ত্র বলতেছেন যে জীব ঈশরের একটা শক্তি।
যে জীবের শক্তি স্বরূপতঃ ইশরের শক্তি হইতে
বিভিন্ন, সেই জীবকে ঈশরের সহিত অভেদ মনে
করা ভ্রান্তিমূলক। (১৬)

<sup>(</sup>৭৬) ঐটেচ-চ-মধ্য। ৬৪ ( ঐবিখনাথ চক্রবন্তী ও মাথনলাল কৃত টীকা দেখুন ) "গীবতত্ব শক্তি কৃষণতত্ব শক্তিমান। গীতা বিষ্ণু পুরাণাদি তাহাতে প্রমাণ।" (ঐচৈ-চ-ফাদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

### শীবিগ্রহ সত্তথের বিকার নহে।

ঈখবের বিগ্রহ অগ্নাৎ দেহ চিদানন্দাকার অর্থাৎ সচিদানন্দায়, নিব্দিকার ও নিপ্ত'ণ (অর্থাৎ সম্বরজ্ঞ:ভ্যোগুণাতীত)। এইরূপ অপ্রাকৃত অর্থাৎ চিশার দেহকে সম্বপ্তণের বিকার অর্থাৎ সপ্তণ স্বিকার ও জড় বলিয়া নির্দেশ করা ভ্রমাত্মক। এই শ্রীবিগ্রহ যে না মানে সে পাষ্ণীদিগের মধ্যে একজন। সে দর্শনের ও স্পর্শের অ্যোগ্য ও যদাণ্ডাই।

্ অর্থাং প্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে বলিতেছেন—হে মহাবাহো।
(ক্ষিতি, অপ, তেজ, মরুৎ, ব্যোম, মন, বৃদ্ধিও অহকার এই
অস্টবিধ প্রকৃতির ব্যাথা৷ বলিয়াছি) উহা অপরা (জড় অতএব
নিকৃষ্ট)। ইহা অপেকা আমার জীবভূতা (জীববর্মপা অর্থাৎ
চিন্নয়ী) একটী পরা (উংকৃষ্ট বাপ্রেষ্ঠ) প্রকৃতি আছে ভাহা

<sup>&</sup>quot;অপরেয়মিতস্বস্থাং প্রকৃতিং বিদ্বি মে পরাং। জীবভূতাং মহাবাহো বয়েদং ধার্যাতে জগং।"
(গীতা—৭। ৫)

### श्रुतिगामवाम छ विवर्छवान।

জীব-নিস্তারের উদ্দেশ্যে শ্রীব্যাসবেদ ত্রহ্মসূত্র বা বেদাস্তস্ত্র করিলেন। ঐ স্ত্রের শাহরভাষ্যমতে,রঞ্জ দর্পবং, মিথ্যা জগৎ অজ্ঞানতাবশতঃ ত্রন্ধে আরোপ মাত্র, বন্ধই একমাজ গত্য, এই বিবর্ত্তবাদ ভারবে, . 'আমি সেই ব্ৰহ্ম' এই বোধে সাধনাদি কোন কাৰ্যা ना कताएक मर्कनाम हत्र। পরিণামবাদ অর্থাৎ ঈশ্বর জগদরূপে পরিণত হওয়াতে জগৎ সভা় মিখ্যা নহে, এই তব ব্যাস-স্তাসমত। ঈশব জগদরূপে পরিণত হইলেও তাহার অচিষ্ট্যশক্তিপ্রভাবে তিনি বিকারপ্রাপ্ত হয়েন না। দৃষ্টাপ্ত যথা---শ্রমস্কক মণি প্রতিদিন অইভার (অই ভোলারি এক পল, শত পলে এক তুলা, বিংশতি তুলাতে

তুমি অবগত হও। এই চিমনী অকৃতি লগংকে রক্ষা করিতেছে।

এক ভার ) স্বর্ণ প্রস্ব করে। এতৎসত্ত্বৈও ঐ মণি বিকারপ্রাপ্ত হয় না ৷(৭৭) শকরাচার্যোর মত এই যে ঈশ্বর বিকার বা মায়াযুক্ত হইতে পারেন না। পরিণাম বাদ মতে ঈশ্বর বিকারযুক্ত হইয়া জগৎ স্ষ্টি করিয়াছেন। শহর এই মতকে ভ্রাস্ত কলিয়া-ছেন এবং বিবর্ত্তবাদ স্থাপন করিয়াছেন। পরিণাম-বাদ অর্থাৎ যে মতে এক বস্তু অন্ত বস্তুতে এরপ্রভাবে পরিণত হইয়া যায় যে ভাহা আর পূর্ববাবস্থা পাইডে পারে না। বিবর্দ্ধবাদ অর্থাৎ যে মতে এক বস্তুর অক্ত বন্তুতে পরিণত হইয়াও তাহার পূর্ব শ্বন্ধণ ধ্বংস হয় না, ষ্ণা – মৃত্তিকা 'মৃণায়ী মৃত্তিতে পরিণত হইলেও তাহার স্বরূপ অর্থাৎ প্রকৃতি ধ্বংস হয় না। পরিণামবাদ সম্বন্ধ শুরুরের আপত্তি এই যে, 'যদি

<sup>(</sup>৭৭) শ্রীচে-চ-মধ্য। ৬৪। শ্রীবিখনাথ চক্রবর্তী ও মাখনলাল কুত টীকাদেখন।)

ঈশার বিকারযুক্ত হটয়া বিশ্বে পরিণত হয়েন তাহা

হইলে তাঁহার এশী সন্ধা ক্রমশঃ লোপ পাইত,

ইহা অসম্ভব। অতএব ঈশার জগদ্রপে পরিণত

হয়েন নাই।' শক্ষেরে এই মত ভ্রান্ত, কারণ ঈশারের শাক্তি অচিন্তনীয়। তাঁহার ইচ্ছার পরিণামে

ফেলো) জগৎ উৎপল্ল হইলেও তাঁহার সন্ধা জগৎ

হইতে সম্পূর্ণরূপে অক্লাও স্বাধীন। যেমন, চিন্তামণির সংস্পার্শে অন্তা বস্তু স্বর্ণে পরিণত হইলেও

তাহার (চিন্তামণির) গুণের বিপর্যায় ঘটেনা। (৭৮)

(৭৮) থ্রীটে-চ-আদি। ৭ম (জগদীখর গুপ্তকৃত টীকা দেখুন।)
"ব্যাদের স্তত্তেত কহে পরিণাম বাদ।
ব্যাস ভ্রান্ত বলি উঠাইল বিবাদ।
পরিণামবাদে ঈথর হরেন বিকারী।
এত কহি বিবর্জবাদ স্থাপনা যে করি।
বস্তম্ভ পরিণামবাদ সেই ত প্রমাণ।
দেহে আত্মবুদ্ধি হয় বিবর্জের স্থান।

বিবর্ত্তবাদমতে জগৎ মিণ্যা। বস্ততঃ জগৎ মিণ্যা
নহে, ইহা সত্য কিন্তু নখন। বিবর্ত্তবাদ মতে
জীবের যে আত্মবৃক্ষি, অর্থাৎ 'আমি ব্রহ্মা' এইরূপ
বৃদ্ধি বা ধারণা মিণ্যা। প্রণব মহাবাক্য, ইহা
ঈশ্বের মৃত্তি অর্থাৎ নামবিগ্রহ। প্রণব হইতে সর্ব্ব বেদের উৎপত্তি হইয়াছে। বেদের "তত্ত্বমদি"
বাক্য মহাবাক্য নহে। প্রণব বেদের মৃল; এই বাক্য
উহার একাংশ মাত্র। অক্ত জীবকে চিনায় সন্থা

অবিচিন্ত্য শক্তিযুক্ত শ্রীভগবান।
ইচ্ছায় জগংরূপে পায় পরিণাম।
তথাপি অচিন্তাশক্তো হর অধিকারী।
প্রাকৃত চিন্তামণি তাহে দৃষ্টান্ত ধরি।
নানা রত্নরাশি হয় চিন্তামণি হৈতে।
তথাপিহ মণি রহে বরূপ অবিকৃতে।
প্রাকৃত বস্ততে যদি অচিন্তা শক্তি হয়।
ইবরের অচিন্তাশক্তি, ইথে কি বিশ্রয়।
(শ্রীচৈণ্ট- মাদি। শম। প্রকাশানন্দেব প্রতি মহাপ্রভৃত্ব উক্তি)

বুঝাইবার নিমিত্ত উহা বেদের এক প্রদেশে অবস্থিত। ভাস্ত লোকে মহাবাক্য প্রণবকে আচ্ছাদন করিয়া ও না মানিয়া এই 'তত্ত্বসদি' বাক্যকে মহাবাক্য বলে। (৭৯)

(৭৯) শ্রীচৈ-চ-মধ্য। ৬৯ ( শ্রীবিশ্বনাথ চক্রবর্তী ও মাথনলালের টাকা দেখুন)

প্রণব "= ওঁকার বা ওঁ তৎসং অর্থাৎ তিনিই সন্তা।
"প্রণব দে মহাবাক্য বেদের নিদান।
ঈখর বন্ধণ প্রণব সর্ক্বিখ্যাম।
সর্কাশ্রয় ঈখরের করে প্রণব উদ্দেশ।
'তত্ত্মসি' বাক্য হর বেদের এক দেশ।
প্রণব মহাবাক্য, করি আচ্ছাদন।
মহাবাক্যে করি তত্ত্মসির হাপন।

্শিচে-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রতৃত্ব উক্তি) ভদ্মদি = শুরু শিশুকে বলিতেছেন—"হে শিশু! তুমিই সেই।

( অর্থাৎ তুমিই ইশর )।"

সম্বন্ধ, অভিধেয়, প্রয়োজন।

'সম্বন্ধ' অর্থাৎ ভগবানের সহিত জীবের নিজা मध्या 'अलिएसम्' अर्थार स्थान कीर्श्वनामि स्नवर-প্রাথির উপায় (ইহাকে সাধন ভক্তি বলে) এবং 'প্রয়োজন' অর্থাৎ প্রেম ( দাধন ভক্তির ফল ) এই তিন বস্তু বেদে বলে৷ ঐ তিনটী বাজীক শহর আর যাহা বলেন ভাহা কল্পাপ্রস্তুত, বেহেত, খত:-প্রমাণ বেদবাকা 'তত্মিসি' ইত্যাদি স্থানে ভিনি লক্ষণা-কল্পনা করিয়াছেন। ইহাভে भक्षतां । विशेष শ্ৰীকৃষ্ণ মহাদেবকে নান্তিঞ্চ শান্ত ( অৰ্থাৎ ব্ৰশ্বের আকার নাই, শক্তি নাই ইত্যাদিরপ শাস্ত্র) প্রণয়ন ক্রিতে আজ্ঞা করায়, তিনি শ্বরাচার্যাক্সপে অবভীর্থ হইয়া এরণ করিয়াছেন। (৮০) জীক্ষ বলিভেছেন।

<sup>(</sup>৮০) সথন্ধ, অভিধেয় ও প্রয়োজন সম্বন্ধে "শ্রীসনান্তরের প্রতি ভরোপদেশ" দেখন।

'হে শঙ্কর ! তুমি কল্পিত আগম ( অর্থাৎ বেদার্থ ) দারা লোক সকলকে মন্তব্জিবিহীন কর এবং আমাকেন্ত

"সকল বেদের হয় ভগবান সে সম্বন্ধ। ভগবান প্রাপ্তি হেতু যে করি উপায়। শ্রবণানি ভক্তি কুফপ্রাপ্তার সহায়। সেই সর্কবেদের অভিধেয় নাম। সাধন ভক্তি হৈতে হয় প্রেমের উপাম। কুষ্ণের চরণে যদি হয় অনুরাগ। কুঞ্বিতু অগুত্র তার নাহি রহে রাগ। পক্ষ পুরুষার্থ সেই প্রেম মহাধন। कृत्भः त' मानुधातम कताय आवानन ॥ প্রেমা হৈতে কৃষ্ণ হয় নিজভক্ত বশ। প্রেমা হৈতে পায় কুফের সেবা-স্থরস। সম্বন্ধ অভিধেয় প্রয়োজন নাম। এই তিন অর্থ সর্বস্থত্তে পর্যাবসান।" শ্রীচে-চ-সাদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি।) গোপন কর। এইরপ গোপন করিলে, এই সৃষ্টি উত্তরোত্তর বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইবে অর্থাৎ ভক্তিহীন অবস্থায় কেংই সংদার হইতে উদ্ধার পাইবে না ইহার ফলে সৃষ্টি বৃদ্ধি হইবে।' (৮১) মহাদেব পার্বভীকে বলিতেছেন 'হে দেবি! কলিযুগে ব্রাহ্মণমূর্ত্তি ধারণ করিয়া আমি মায়াবাদরপ অসৎ শাস্ত্র রচনা করিয়াছি। ইহাকেই প্রচ্ছা বৌদ্ধ শাস্ত্র বলে। (৮২)

- (৮১) "ঝাগমৈ: কলিতে স্থক জনান্ম ছিম্থান্ কুরু।
  মাঞ্গোপর যেন স্থাৎ স্টেরে যেতি রোভারা।"
  (পল্পুরাণ)
- (৮২) "মারাবাদমসাচ্ছাত্রং প্রান্তরং বৌদ্ধমূচাতে। মহৈর বিহিতং দেবি কলো ব্রাহ্মণমূর্ত্তিন। " (পল্মপুরাণ)

প্রচ্ছন্ন বৌদ্ধ শান্ত = প্রচ্ছন্ন (বৈদিক প্রমাণে আচ্ছাদিত থাকার হঠাৎ এই শান্ত্রকে অবৈদিক বলিরা ধরা বার না) বৌদ্ধ (ভক্তি বিরোধী 'সোহহং' অর্থাৎ আমিই দেই অথবা জীব ও ঈশ্বর অভিন্ন) মতপ্রকাশক শান্ত্র।

# পরম পুরুষার্থ কি ?

তগবানে ভক্তিই প্রম পুরুষার্থ। তগবানের এইরপ অচিন্তনীয় গুণস্কল আছে যে সেই গুণে আরুই হইয়া আত্মারামও (অর্থাৎ বিষয়বাসনা বজ্জিত হইয়া আত্মাভেই যিনি আয়াস বা আনন্দ্রপান) ঈশ্বর ভজন করেন। যিনি আত্মারাম, তিনি সংসারমুক্ত। অভএক তিনি যে ঈশ্বর ভঙ্কন করেন, ইহার উদ্দেশ্য সংসারবন্ধন ছেদন নছে। ভগবানের গুণেই আরুই হইয়া এরুপ করেন। (৮৩)

### (४७) बीरेठ-ठ-मधा। ७०।

প্রকাশানন সরস্থতীর প্রতি তত্ত্বোপদেশ, আদি বঙ্গের ৭ম আধ্যারে বণিত, হইরাছে। উহা সাক্ষভৌমের প্রতি ভাত্মোশ-দেশের ও মর্থ্য বঙ্গের ২০শ অধ্যারের অসুরূপ।

## ৩৮। মুক্তিপদ—ইহার ্রেথ কি ?

একদিন পার্বভৌম ভট্টাচার্ঘ্য মহাপ্রভুর আশ্রমে আদিয়া তাঁহাকে প্রণাম করিয়া শ্রীমন্তাগবভোক্ত শ্রক্তম্বর প্রভিত ব্রহ্মাকৃত স্তবের শ্লোক পড়িতে লাগিলেন এবং নিম্নলিধিত শ্লোকের 'মৃক্তিপদে' স্থনে 'শ্রক্তিপদে' এই পাঠ বলিলেন।

"ভত্তেং সুকম্পাং স্থান স্থানা গো ভূঞান এবাত্মকুতং বিপাকং। হুমাগবপুভিবিদধন্ত্ৰমন্তে জীবেভ যে। মুক্তিপদে সদায়ভাক্।" (৮৪)

#### (৮৪) ভাগবং---> · | ১৪ | ১৮ |

(বন্ধা শীক্ষণে তব করিতেছেন—"ঘিনি আদর পূর্বক, তোমার অমুগ্রহ প্রতীকা করিয়া আত্মকৃত কর্মকল উপভাগ-পূর্বক অন্তঃকরণ, বাক্য ও দেহবারা তোমাকে নমন্ধার করতঃ জীবিত থাকেন, তিনিই মৃদ্ভিপদ পাইতে অধিকারী হইকে পারেন শে

প্রাকৃ বলিলেন "'মৃক্তিপদে' পাঠই মথার্থ। আশানি 'ভক্তিপদে' কেন পড়েন ?" ভট্টাচার্য্য বুলিলেন "ভক্তির সহিত মৃক্তি-ফলের তুলনা হইতে পারে না। মৃক্তি ভগবস্তুক্তিবিমৃথ পুরুষের কেবল দণ্ডেরই কারণ হয়।"

প্রভূ কহে "মৃক্তিপদের আর অর্থ হয়। 'মৃক্তিপদ' শব্দে সাক্ষাৎ ঈশ্বর কহয়। মৃক্তি পদে যা'র, সেই মৃক্তিপদ হয়। নবম পদার্থ মৃক্তির কিয়া সমাশ্রয়।"

প্রভূ বলিলেন "'মৃক্তিপন' শব্দের আর এক অর্থ হয়। 'মৃক্তিপন' শব্দে 'সাক্ষাৎ ঈশ্বর' ব্ঝায়। মৃক্তি পদে বার, তিনিই মৃক্তিপদ, কিম্বানবম পদার্থ (মৃক্তি) বাহাকে (শ্রীক্লফকে) সমাক্রপে আশ্রয় ক্রিয়া বহিয়াছে, এই তুই অর্থেই 'মৃক্তিপন' শব্দে শ্রীকৃষ্ণকে বৃঝায়। অতএব এই স্লোকের পাঠ পরিবর্ত্তনের আবশ্রুকতা কি ?" (৮৫)

# ०२। कृरिकक नंत्रन छेले (नन्।

নীলাচল হইতে মহাপ্রভু দক্ষিণ যাত্রা করিলেন।
কেবল মাত্র তাঁহার জলপাত্র ও বল্প বৃহনের জ্ঞা
কৃষ্ণদান নামক ব্যক্তিকে দক্ষে লইলেন। শ্রীনিত্যানন্দ প্রভৃতি কতিপয় ভক্ত আলালনাথ পর্যান্ত প্রভূব
দহিত গমন করেন। তথায় সমস্ত দিন নৃত্যাণীতে
অতিবাহিত করিয়া পর দিন প্রাতে প্রভূ সমস্ত
ভক্তগণকে আলিখন করতঃ বিদায় দিলেন এবং

<sup>(</sup>७८) औरें ७ - मधा । क्छे।

কেবল মাত্র কালা কৃষ্ণদাসকে সঙ্গে লইয়া দক্ষিণ যাত্রা করিলেন এবং এই প্রকার নাম-সংকীর্ত্তন করিতে করিতে পথে চলিলেন। বলা বাছলা, লোকশিক্ষাই ইহার মুখ্য উদেশ্য।

কৃষণ | কেশব | কৃষণ |

(৮৩) ঞ্জীচৈ-চ-মধ্য। ৭ম।
পাহি মাং = আমাকে রক্ষা কর।
রক্ষ মাং = আমাকে রক্ষা কর।

## ৪০। সৃহে থাকিয়া নিরন্তর কৃষ্ণনাম গ্রহণ উপদেশ।

মহাপ্রভু কুর্মস্থানে উপস্থিত হইলে কুর্ম নামক জনৈক আক্ষণ তাঁহাকে বছ শ্রেদ্ধা করিয়া নিমন্ত্রণ করিলেন এবং তাঁহাকে নিজগুহে আনিয়া বিশেষ ভক্তি সহকারে তাঁহার ভিক্ষা করাইলেন এবং তাঁহার প্রসাদান্ন সপরিবারে গ্রহণ করিলেন। আক্ষণ মহাপ্রভুকে বলিলেন:—

"কুণা কর প্রভু মোরে যাই ভোমার সকে।
সহিতে নারিম্ ভোমার বিরহ তরকে" ।
প্রভু কহে "এছে বাং কভু না কছিবা।
গৃহৈ রহি কৃষ্ণনাম অফুক্ণ লৈবা ॥
খা'রে দেখ তা'রে কর কৃষ্ণ উপদেশ।
আমার আজ্ঞায়, গুঞু হইয়া তার' এই দেশ ॥

কভো না বাধিবে তোমার বিষয় তরঙ্গ। পুনরপি পাবে আমার এই স্থানে সঞ্গ ॥ (৮৭)

## 8১। নিরন্তর কৃষ্ণনাম লইলে মনে অহঙ্কার ও অভিমান স্থান পায় না।

কৃশিস্থানে বাস্থাদেব নামে এক গলিতকুঠ বৈষ্ণব ব্রাহ্মণ বাদ করিতেন। তাঁহার অঙ্গ হইতে যে কীট ধনিয়া পড়িত তাহাকে ঠিক আবার দেই ক্ষত স্থানে উঠাইয়া রাখিতেন ১ রাজিতে তিনি মহাপ্রত্র আগমন বৃত্তান্ত অবগত হইয়া প্রত্যুবে কৃশ্মের আশ্রাম

<sup>(</sup>৮৭) এটিচ-চ-মধ্য। ৭ম।
তার' = উদ্ধার কর। কভো = কড়া ঐছে লাং = এরপ
কথা। নাবাধিবে = বাধ দিবে না। ভিকা = ভোজন।

আদিলেন, কিন্তু তথায় মহাপ্রভুকে না পাইয়া ভূমিতে মৃচ্ছিত হইয়া পড়িলেন। সেই ক্ষণে প্রভু আদিয়া তাঁহাকে আলিঙ্গন করিলেন। প্রভুর স্পর্শে বাহুদেবের মনোত্বংপর দহিত তাঁহার কুষ্ঠ অন্তহিত হইল। তাঁহার মন আনন্দে পরিপূর্ণ ও অঙ্গ স্থানার হইল। প্রভুর এইরপ রুপা দেখিয়া বাহুদেবের বিস্ময় জ্বিল। তিনি এইরপ বলিতে লাগিলেন— 'কাহং দরিদ্র পাপীয়ান্ক কৃষ্ণ শ্রীনিকেতন। ব্রহ্মবন্ধ্বিতি স্মাহং বাহুভ্যাং পরির্ভিতঃ ॥' (৮৮)

#### (৮৮) ভাগবভ--->৽ ৷ ৮১ ৷ ১৪ ৷

রুদ্ধিনী প্রেরিত ফ্লামা বিপ্র স্বর্গতঃ বলিতেছেন—এই দরিদ্র ও পাপাল্বা আমিই বা কোথায় আর লক্ষ্মীর আবাসস্থল আরুফ্ট বা কোথায় ? উভয়ের মধ্যে বিশুর প্রভেদ! আমি ব্রাহ্মণ বলিয়া তিনি স্বীয় বাত্বয়ন্ত্রারা আমাকে আলিঙ্গন করিন

বছ স্থাতি করি' কলে "শুন দ্যাময়। জীবে এই গুণ নাহি ভোমাতে এই হয়। মোরে দেখি মোর গল্পে পলায় পামর। সেই মোরে স্পর্শ তুমি স্বতন্ত্র ঈশর। কিজ আছিলাও ভাল অধ্য হইয়া। এবে অহমার মোর জন্মিরে আসিয়া॥" প্রভু কহে "কভু ভোমার না হ'বে অভিমান। নিরস্তর লছ তুমি কৃষ্ণ কৃষ্ণ নাম। कुक উপদেশি কর জীবের নিস্তার। অচিবাতে কফ তোমা' করিবেন অঙ্গীকার ॥" মহাপ্রভূ এই উপদেশ দিতেছেন যে নিরম্ভর कृष्णनाम नहेल ष्रहद्वात कि ष्रश्चिमान कथन । मान স্থান পায় না। (৮৯)

(৮৯) প্রীচৈ-চ-মধ্য। ৭ম।

নাহিলাঙ = ছিলাম। এবে = এক্ষণে। তুমি বতত্র

কম্ব = বেহেতু তুমি সক্ষিয়ন্তা অন্তর্গামী ভ্রাবান।

## ৪**১। মহাভাগবত স্থাবর ও জঙ্গমের** ভিতর শ্রীভগবানকে দেখেন।

রামানন্দ শ্রীগোরাঙ্গকে বলিতেছেন "প্রথমে আপনাকে সন্ন্যাসার স্থায় দেঘিয়াছি বিস্তু এক্ষণে আপনাকে সন্মাসার সায় দেঘিয়াছি বিস্তু এক্ষণে আপনাকে স্থাম গোপরূপ দেখিতেছি এবং আপনার সন্মাধে একটা কাঞ্চন পুত্রলিকা দেখিতেছি। তাহার গোরকান্তিঘারা আপনার সর্ব্ব অঞ্চ আবৃত্ত দেখিতেছি এবং আপনার সবংশীবদনও দেখিতে পাইতেছি। আপনাকে এইরূপ দেখিয়া আমি অভ্যস্ত চমৎকৃত হইছেছি। প্রভো! ইহার কারণ আমাকে অকপটে বল্ন।" মহাপ্রভু বলিলেন "রামাননা! কুষ্ণে ভোমার গাঢ় প্রেম জন্মিয়াছে; সেই জন্তই ভূমি নর্ব্ব বস্তুতে শ্রীকৃষ্ণ-বর্দন করিয়া থাক। ইহা গাঢ়প্রেমেরই স্বভাব।"

"মহাভাগেক দেখে স্থাবর জন্ম। তাঁহা তাঁহা হয় তা'র শ্রীক্ষণ ক্ষুরণ ॥ স্থাবর জন্ম দেখে না দেখে তা'র মূর্তি। স্বারে হয় নিজ ইষ্টদেব ক্ষৃতি॥" 'সর্বর ভূতেষ্ যঃ পশ্যেং ভগবদ্ভাবমাত্মনঃ। ভূতানি ভগবত্মান্তেষ ভাগবতোত্তমঃ॥' (৯০) 'বনগতান্তরব আত্মনি বিষ্ণুং ব্যাহ্ময়ন্তা ইব পুস্থাফলাটোঃ।

#### (৯০) ভাগবত--১১।২৪৩।

ঋষভের পুত্র এবং ভরত রাজার সহোদর নববোগেন্দ্র অর্পাৎ
নয় জন ঋষির। যথা—কলি, হবি, অন্তরীক, প্রবৃদ্ধ, পিগ্ধলায়ন,
আবির্হোত্ত, প্রবিড, চমন ও করভাজন। হবি, রাজা নিমিকে
বলিতেছেন —সর্কাভতে যিনি আক্সম্বরূপ ভগবানের ভাব ( অর্থাৎ
বীয় ইপ্রদেবের অধিঠান) দর্শন করেন এমং সর্কাভতকে আছেমর্ম্মাপ ভগবানে দর্শন করেন, তিনিই ভাগবডোত্তম অর্থাং
ভগবত্তকে এই

প্রণতভারবিটপা মধুধারা: প্রেমহুষ্টতনবো বরুষ্: স্মা। (৯০ক) শ্রীরাধা-ক্লফে তোমার গাঢ় প্রেম হয়। বাঁহা তাঁহা রাধা-কৃষ্ণ তোমারে স্কুরয়॥" (৯০খ)

#### (>• ক) ভাগবত--: • | ৩৫ | ৫ |

শীকৃষ্ণকৈ লক্ষা করিয়া গোপীগণ বলিতেছেন—পূশ্স-ফলবুক জতএব অবনত শাখাবিশিষ্ট বনের তরুলতাসকল আপনাদিগের মধ্যে বিষ্ণু বিরাজ করিতেছেন ইহ। প্রকাশ ক্রি⊾াই বেন প্রেম-পুলকিতদেহে মধ্যারা বর্ষণ করিতে লাগিল।

( > • খ) শ্রীটে-চ-মধা। ৮ম। তাঁহা তাঁহা – সেই সকল তাবর কলম। সক্তে – সকল বস্তুতে। বাঁহা তাঁহা রাধাক্ষ তোমারে ক্রয় – রাধাক্ষে তোমার গাচ প্রেম
হওয়ার বেখানে সেখানে রাধাক্ষ মূর্ত্তি তোমাতে
ক্তি পার অর্থাং তুমি দশন কর।

# ৪২। শ্রীবেশ্বট ভট্টের প্রতি শ্রীকৃষ্ণ ও শ্রীনারায়ণ তত্তোপদেশ।

শীশ্রীমহাপ্রভূ শীরদক্ষেত্রে ঘাইয়া শীবেষট ভট্ট নামক জনৈক শীসপ্রাদায়ী বৈষ্ণব ব্রাহ্মণের নিমন্ত্রণ ক্রমে তাঁহার আশুনে গেলেন এবং তথায় বর্ষার চারি মাস রুফ কথায় যাপন করিলেন। সেই ব্রাহ্মণ মহাপ্রভুর বড় ভক্ত হইলেন। ভট্ট লক্ষ্মীনারায়ণ সেবা করেন। ভাঁহার নিষ্ঠাভক্তি দেখিয়া প্রভূ অত্যন্ত সন্তুষ্ট হইলেন। সর্বাদা একসঙ্গে বাস করায় উভয়ের মধ্যে বিশেষ স্থাভাব জ্মিল এবং ভদ্পেতৃ ভাঁহাদের মধ্যে পরিহাসাদি ইউত।

একদিন প্রভূ বলিলেন "ভট্ট ! আপনাব লক্ষ্মী ঠাকুরাণী নারায়ণ-বক্ষঃস্থিতা এবং পতিব্রভা-শিরো-

<sup>(</sup>२) औट ह-म्या । २म । देवन साहि - हां पूर्वा कि ।

নি, কিন্তু আমার ঠাকুর গোচারণকারী গোপবালক কৃষ্ণা লক্ষ্মীদেবী সভী সাধ্বী হইয়। কৃষ্ণসঙ্গনের ইচ্ছা ভাঁহার হওয়ার কারণ কি ? তিনি এই সঙ্গমলাভেচ্চায় বহুকাল যাবত স্থ্যভোগ ত্যাগ করিয়া ব্রভনিয়মাদি পালন করত: তপ করিলেন। (১১ক) পতিব্রতা লক্ষ্মীর এ কিন্তুপ আচরণ ?"

ভট্ট বলিলেন "প্রভো! কৃষ্ণ ও নারায়ণ স্বরূপতঃ
একই অর্থাৎ এক অভেনতম্ব, কেবল ক্ষেত্তে লীলা
বৈদন্ধ্যাদি\* অধিক পরিমাণে আছে স্কতরাং নারায়ণপদ্মী লক্ষ্মী কৃষ্ণের সন্ধমনেচ্ছু হওয়ায় তাঁহার
পতিব্রভা ধর্ম নষ্ট হয় নাই। রাসাদিতে আমোদ করিবার ইচ্ছায় লক্ষ্মীর কৃষ্ণপদ্দম করিবার অভিলাষ।
ইহাতে কোনও দোষ দেখা যায় না।"

প্রভু বলিলেন "কোনও দোষ নাই ইহা আমি

(२) क) छाभवछ--->। २७। ७२। \* देवनकार्गान - ठांजूर्वानि /

कानि किछ लक्षीटमची ७ जान भान नाई ( वर्षार बामनीनाय यागनान कवियात अधिकात भान नाहे)।\* লক্ষ্মী বহুদিন ধরিয়া তপ করিয়াও শ্রীকৃষ্ণকে পাইলেন না, কিন্তু শ্রুতিগণ ( অর্থাৎ শ্রুতিসকলের অধিষ্ঠাত্রী দেবীগণ ) তপ ন। করিয়াও তাঁহাকে পাইলেন, ইহার কারণ কি ?"ক

ভট উত্তর করিলেন "প্রভে।। আপনার এই প্রশ্লেষ উত্তর দিতে আমি সমর্থ নহি। কোথায় चामि कृप्रवृद्धिविनिष्टे चित्रतिष्ठ जीव, चात्र काशाव কোটি সমুদ্র-গন্তার-ঈশরের লীলা। লক্ষ্মীদেবী বাহাকে পাইতে অভিলাষিণী, আপনিই সেই এক্স । আপনিই আপনার মর্ম অবগত আছেন এবং আপনি ্কুপাপুর্বক ঘাহাকে আপনার লীলামর্ম জানান. কেবল সে-ই তাহা জানে।"

<sup>\*</sup> ভাগবভ---> | ৪৭ | ৫৩ |

<sup>· †</sup> ভাগবভ---> । ৮৭ । ১৯ ।

প্রাভূ বলিলেন "শ্রক্তফের একটি অসাধারণ স্বভাৰ বা প্ৰকৃতি আছে : তাহা এই ষে, তিনি. चमाधुर्यामिक वाता नक त्वत हिष्ठ आवर्षन कतिएक भारतन। मुहाछ, यथा-श्रीकृष्ण नच्चीत्र मन आकर्षन करत्रन, किन्छ भीनादायन अकरनाशीमिरगद मन किन्न-তেই আকর্ষণ করিতে পারেন না। ব্রন্থাসীগ্র শ্রীকৃষ্ণকে ঈশ্বর বলিয়া মনে করেন না। **ভাঁহার**। স্থা বাৎস্লাদি ভাবে ভজনা করিয়া তাঁচাকে নিজ-জন ( অর্থাৎ স্থা পুত্রাদি ) ভাবেপ্রাপ্ত হয়েন।তাঁহার। প্রীকৃষ্ণকে ব্রম্পেন্সনন্দন বলিয়াই ক্লানেন। ভগবস্থানার মধ্যে ঐশ্বয়জ্ঞান থাকিলে ভগবানের সহিত স্থা-পুতাদি সম্বন্ধ স্থাপন করা অসম্ভব। যে ভক্ত স্থা-পুত্রাদি ভাবে তাঁহার ভঙ্গনা করেন কেবল তিনিই उप्राथ स्थान में क्रिक काश्व स्थान । अग्र कार्यव

ভন্তনায় তাঁহাকে পাওয়া যায় না ৷\* শ্রুতিগণ (অর্থাৎ ভাহাদিগের অধিষ্ঠাত্রী দেবীগণ) গোপী-অমুগত ভাবে এক্সি ভঙ্গনপূর্বক।দেহান্তরে গোপীদেহ প্রাপ্ত हरेवा तामनौनात अधिकातिनी हरवन। कुक राभान-জাতি, গোপীগণ তাঁহার প্রেয়সী। দেবী বা অন্ত স্ত্রী ভিনি অজীকার কৈবেন না: কিন্তু লক্ষ্মী তাঁহার দেবী-দেহেভেই কফ্লন্সন করিতে অভিলাষ করি-লেন এবং গোপীরাগামুগা অর্থাৎ গোপীভাবের অহুগতা হইয়া শ্রীকৃষ্ণভদ্দন করিলেন না একারণ তিনি একফকে পাইলেন না। গোপী বাতীত অন্ত Crce दामिवनारमद र्षाधकात स्य ना। नच्छीरमवौ ষদি গোপী-অফুগত ভন্দনদারা ৷ গোপীদেহ লাভ ক্রিভেন, তাহা হইলে তিনি নিশ্চয়ই, এজেজনন্দন 🕮 ক্ষের সম্পাভ করিতে পারিতেন এবং রাস-कौषात अधिकातिनी इटेटजन।"

মহাপ্রভু, প্রথমতঃ '[কি]। ভাবে ভজন করিলে
 শ্রীকৃক্তকে পাওয়া বায় ! তাহা ! বিলয়া 'পরে রাসাদি
 প্রাপ্তির উপায় বলিভেছেন ।

বছদিন হইতে ভটের মনে এক গর্বা ছিল যে শ্রীনারায়ণই স্বয়ং ভগবান এবং তাঁহারই ভন্ধন অক্যান্ত ( অর্থাৎ শ্রীকৃষ্ণাদির ) ভদ্দন হইতে শ্রেষ্ঠ। বলা বাছলা, যে ভক্ত ভগবানের যে স্বরূপের ভক্তনা করেন, তাঁহাকেই স্বয়ং ভগবান জ্ঞান করা এবং তাঁহা-ভেই সম্পূর্ণ নিষ্ঠা স্থাপন করাই তাঁহার একান্ত কর্ত্তব্য । কিন্ত ভাহা করিতে হইবে বলিয়া ভগবানের অন্য স্বরূপের ভন্তনকে অবজ্ঞা করা কি স্বীয় ভন্তন-প্রণালীই সর্বোত্তম এইরূপ গর্ব্ব করা কর্ত্তব্য নহে। ভট্টের মনে এইরূপ চিস্তা ও গব্ব বহুদিন হইতে স্থান পাইতেছিল বলিয়াই সক্ষজ্ঞ-চূড়ামণি শ্রীগৌরাঙ্গ-স্থন্দর তাঁহার (ভট্টের) মম্বলের জন্মই উক্ত গর্কা मृत्रीकत्रगार्थ পরিহাসছলে এই কথার উত্থাপন " করিলেন।

প্রভুবলিলেন "ভট্ট ! শ্রীনারায়ণ-পদ্মী লক্ষ্মী-দেবী শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গ কাসনা করেন, ইহাতে

আপনি কোনও সন্দেহ করিবেন্না) এইরুণ কামনা দোষের নহে, কারণ জ্রিক্ষ সমং ভগবান এবং শ্রীনারায়ণ তাঁহার বিলাদ-ঐশ্বর্যা-মন্তি। শ্রীরুষণ স্বয়ং ভগবান বলিয়া লক্ষ্মী প্রভৃতি সকলের মন আকর্ষণ করেন। এইরূপ আকর্ষণের আরও একটী কারণ এই যে, জীক্ষের অসাধারণ গুণ আছে। এট खन हातिहै। यथा-नौना, প্রেমদ্বারা প্রিয়াধিক্য, বেণুমাধ্ব্য ও রূপমাধ্ব্য। এই গুণ জ্রীনারায়ণে নাই। শ্ৰীক্ষে এই সকল অণু থাকায়, তাঁহার প্রতি লক্ষার আমেজিন। স্বয়ং ভগবান বলিয়া ঐক্ত লক্ষ্মীর মন ভরণ করেন কিন্তু শ্রীনারায়ণ (স্বয়ং ভগবান নচেন \* বলিয়া) গোপিকাদিগের মন হরণ করিতে সমর্থ इराम नाहे। श्रीमाताप्रत्यत कि क्या. श्रप्तः श्रीकृष् গোপীগণের প্রতি হাস্তকৌতৃক করিতে শ্রীনারায়ণ-রূপ ধারণ করতঃ তাহাদিগকে চতুত্র সূর্ত্তি দেখাই-

লেন, কিন্তু শীক্ষকের এই নাবায়ণ বিগ্রহে গোপী-দিগের আনে) অনুরাগ জন্মিল না।"

এই কথা বলিয়া প্রভু, ভট্টের গর্ব্ব চূর্ব করত: তাঁহার মনে স্থুণ দিবার উদ্দেশ্যে উপরি-বর্ণিত সকত শিক্ষান্ত ফিরাইয়া কহিলেন "ভট্ট। আপনি ছংথিত হুটবেন না। আমি পরিহাস করিয়া এই সব কহিয়াভি। আপনি শাস্ত্র হিদ্ধান্ত শ্রবণ করুন। ইতাতে বৈষ্ণবৃদিগের বিশ্বাস আছে। এই বিশ্বাস মতে প্রাক্ষণ ও শীনারাগণ স্বরূপত: একই এবং গোপী (রাধা) ও লক্ষাতে ভেদ নাই, ইহারা একরপ। লক্ষা তাঁহার অশিনী গোপীছার। ক্ষঃ-সঙ্গ আত্মাদন করেন। শ ঈশ্বরতত্ত্ব হিসাবে শ্রীক্লফে ও শ্ৰীনারারণে কোন ভেদ নাই। ভেদ মানিলে অপরাধ হয়। একই ঈশর তাঁহার একই বিগ্রহে

<sup>;</sup> কিন্তু গোপী কখনও লক্ষ্মীদারা শ্রীনারায়ণের সঙ্গ শাবাদন করেন না।

ভত্তের ধ্যানাঞ্সারে নানা আকার ও নানা রূপ প্রকাশ করেন। (৯১খ)

'মণির্যথা বিভাগেন নীলপীতাদিভিযু্তিঃ দ রূপভেদ মবাপ্লোতি ধ্যানভেদাত্তথাচ্যুতঃ' ॥"(৯১গ)

- (৯১খ) স্বসিদ্ধান্ত থণ্ডিত হইল দেখিরা ভট্ট জ্বতীব জুংখিত হইলেন। মহাপ্রভু ভট্টের চিত্তপ্রসন্নতা জন্মাইবার জন্ত উপরোক্ত স্বসিদ্ধান্ত প্রচ্ছন রাখিয়া নাধারণ লোকের মধ্যে প্রচলিত সিদ্ধান্তের অবতারণা করিলেন।
- (৯১গ) যেমন একই মণি নানাবৰ্ণবিশিষ্ট বস্তম্বারা বিভাগবশতঃ
  নীল-পীতাদি ভিন্ন ভিন্ন বর্ণবিশিষ্ট বলিরা প্রতীরমান
  হয়, সেইরূপ অচ্যত (প্রীকৃষ্ণ)-(ভক্তের) ধ্যানভেদবশতঃ রূপভেদ প্রাপ্ত হরেন অর্থাং ভিন্ন ভিন্ন রূপে
  প্রকাশিত হয়েন। (নারদপঞ্চরাত্র)

# ৪৩। অপ্রাকৃত বস্তু প্রাকৃত ইন্দ্রিয় গোচর নহে।

সেতৃবন্ধ যাইবার সময়ে পথিমধ্যে দক্ষিণ
মথ্রায় জনৈক সংসার-বিরক্ত রামভক্ত ব্রাহ্মণের
সহিত মহাপ্রভুর সাক্ষাৎ হয়। সেই বিপ্র মহাপ্রভুকে নিমন্ত্রণ করিলেন, কিন্তু আশ্চর্যের বিষয়,
তিনি পাক করিলেন না। মহাপ্রভু জিজ্ঞানা
করিলেন "মহাশয়! মধ্যাহু হইল, এখনও পাক
করিলেন না কেন?" বিপ্র বলিলেন "আমার
অরণ্যে বসতি, পাকের সামগ্রী সম্প্রতি এ স্থানে
মিলেনা। লক্ষ্মণ বগ্র শাক ফল মূল আনিবেন,
তবে সীতাদেবী পাক করিবেন।" শ্রীরামচন্দ্র বনে
বাস করিভেছেন, এই আবেশে বিপ্রের উপাসনা।
তাহার এই কথা শ্রবণ করিয়া মহাপ্রভু অভ্যন্ত

সম্ভট হইলেন। ভ্রাহ্মণ, তাঁহার ঐ আবেশ ভঙ্গ ছইলে, ভাভাতাডি পাক কবিলেন এবং বেল। তৃতীয় প্রহারের সময় মহাপ্রভাকে ভোজন করাইলেন। কিছ নিজে উপবাস করিয়া রহিলেন। প্রভ বলি-লেন "বিপ্রা আপনি কেন উপবাস করিলেন, আপনার কিদের এত চঃখ এবং আপনি কেন 'হা ছতাশ' করিতেছেন ?" বিপ্র বলিলেন "আমার জীবনে কোনও প্রয়োজন নাই। অগ্রিতে অথবা হলে ু প্রবেশ করিয়া আমি জীবন ত্যাগ করিব। তঃপের কণা জ্বার কি বলিব, জগন্মাতা মহালক্ষ্মী দীতা ঠাকুরাণীকে কিনা রাক্ষ্যে স্পর্শ করিল, ইচাও • আমার কর্ণে শুনিতে হইল। এই দু:থে আমার দেহ প্রাণ দিবারাতি জলিভেছে। অতএব আর এ শরীর দারণ করা আনার কোন মতেই কর্ম্ম नरह ।"

প্রভু কহে "এ ভাবনা না করিছ আর। পণ্ডিত হঞা কেনে না কর বিচার :: ঈশ্বর প্রেয়সী সীত। চিদানন্দ মুর্তি। আক্রতেজিয়তে তাঁরে দেখিতে নাহি শক্তি # স্পর্শিবার কাজ আছুক, কেহে। না পায় দর্শনে। সীতার আকৃতি মায়া হরিলা রাবণে # রাবণ আসিতে সীতা অন্তর্জান কৈল। রাবণের আগে মায়া-সীতা আনি' দিল। অপ্রাকৃত বস্তু নহে প্রাকৃত গোচর। বেদ-পুরাণেতে করে এই নিরম্ভর দ বিশ্বাস করিহ তুমি আমার বচনে। পুনরপি কুভাবনা না করিহ মনে ॥" প্রভুর বচনে বিপ্রের হইল বিশাস। (ভाঙ্গন করিল, হৈল জীবনের আশ ॥ (৯২)

<sup>(</sup>৯২) শ্রীচৈ-চ—মধ্য। ৯ম। আকৃতি মারা—মারামূর্ত্তি। প্রাকৃত গোচর — প্রাকৃত (জুড়) ইব্রিলের গোচর।

### ১৪। সাধ্য-সাধন-তত্ত্ব বিচার।

শ্রীমন্মহাপ্রভু শ্রীমধ্বাচাধ্যের দীলাস্থল উড়ুপীডে আসিষা উপস্থিত হইলেন। তথায় তত্ত্বাদিগণ বাস করেন। তাঁহারা মহাপ্রভুকে প্রথম দর্শনে ঘাষাবাদী সন্ন্যাসী মনে করিয়। তাঁহার সাদর সম্ভাষণ করিলেন না। কিন্তু পরে তাঁহার প্রেমাবেশ দেপিয়া তাঁহারা সকলেই চমৎকৃত হইলেন এবং তাঁহাকে পরম বৈষ্ণব জ্ঞানে তাঁহার প্রতি প্রভৃত স্মান প্রদর্শন করিলেন। ইহাঁদের অস্তবে বৈষ্ণব-তার গঠা আছে বুঝিতে পারিয়। মহাপ্রভূ ঈষৎ হাসিয়া ট্রাদিসের সহিত ইষ্টগোষ্টা# করিতে প্রবৃত্ত হইলেন এবং অতি দীনভাবে (যেহেতু তিনি নিজেই माध्य मध्यमाग्रञ्ज) उच्चामी जाठापाटक नित्मन "আপনি শ্রেষ্ঠ সাধ্য-সাধন-তত্ত্ব আমাকে বলুন।" चाठाया विनातन ''वर्गाञ्चाभस्य कृष्य ममर्भन केताचे

<sup>\*</sup>हेंद्र(मार्के == कुशक्रमा

ক্রফ্ড-ভক্তের শ্রেষ্ঠ সাধন এবং এই সাধন ছারা পঞ্চবিদ মজ্জির মধ্যে কোন একটী পাইয়া বৈকুঠে গমনই শ্রেষ্ঠ সাধ্য বলিয়া শাল্পে নিরূপিত হইয়াছে।" মহাপ্রভ বলিলেন "প্রবণ কীর্ত্তনকেই শাল্পে ক্ষপ্রেম-রূপ সাধ্যবস্থ লাভের পরম সাধন বলিয়াছেন। তাবণ কীর্ত্তন শ্রেষ্ঠ সাধন এবং ক্লফপ্রেম শ্রেষ্ঠ সাধ্য অর্থাৎ সাধনীয় বস্তা শ্রবণ কীর্ত্তন হইতে ক্লফে প্রেম জন্ম। কৃষ্ণপ্রেম পঞ্চম পুরুষার্থ এবং সর্বা শ্রেষ্ঠ। সর্বাশান্তেই কর্মনিন্দা ও কর্মত্যাগ উপদেশ দিতেতেন, কারণ কর্ম হইতে কথনও ক্লফেপ্রেম-ভক্তি হয় না। ভক্তগণ পঞ্চিব্ধ মৃক্তিকে নরকবৎ **অভি তৃচ্ছবোধে ত্যাগ করিয়া থাকেন। তাঁহারা মৃক্তি** ও কর্ম (বর্ণাশ্রমধর্ম) এই উভয় বস্তুই ত্যাগ করেন। অতএব মুক্তি কখনও সাধা (পুরুষার্থ) হইতে পারে না। কিন্তু এই চুই বস্তুই আপনি সাধ্য সাধন बनिश ज्ञापना कतिरान । जायारक मन्नामी रहिश्र

বঞ্চনা করিতেছেন এবং আমার নিকট প্রকৃত সাধ্য দাধন লক্ষণ ব্যক্ত করিলেন না।" এই কথা শুনিয়া ভত্মচার্য্য অন্তরে অত্যন্ত লক্ষিত হইলেন এবং প্রভূব বৈশ্ববতা দেখিয়া বিশ্বিত হইলেন এবং প্রভূকে বলিলেন "আপনি যাহা বলিলেন ভাহাই দত্য। আপনি যাহা বলিলেন ইহাই বৈশ্ববেদ্ধ

ভববাদী আচার্য্য সব শাস্ক্রেডে প্রবীণ।
ভাঁ'রে প্রশ্ন কৈল প্রভু হঞা যেন দীন।
"সাধ্য সাধন আমি না জানি ভালমতে।
সাধ্য সাধন শ্রেষ্ঠ জানাহ আমাতে।"
আচার্য্য কহে "বর্ণান্ত্রমধর্ম ক্রন্থে সমর্পণ।
এই হয় ক্রম্ভেড্ডের শ্রেষ্ঠ সাধন।
সক্ষাবিধ মৃক্তি পাঞা বৈকুঠে গমন।
সাধ্য শ্রেষ্ঠ হয় এই শাস্ত্র নিরূপণ।"

প্রক্র করে 'শান্তে করে প্রবণ কীর্ত্তন। ক্ষাপ্রেম-সেবা ফলের প্রম সাধ্য ॥ প্রবন কীর্ন্তন হৈছে ক্ষেত্র হয় প্রেমা। সেই পঞ্চম পরুষার্থ পরুষার্থেব সীমা॥ কর্মনিক। কর্মভাগ স্ক্রশাল্পে করে। কর্ম হৈছে প্রেমভক্তি কৃষ্ণে কভ নছে। পঞ্চবিধ মৃত্যু ভাগে করে ভক্তগণ। ফল্প করি মজি দেখে নরকের সম। কৰ্ম মৃক্তি চুই বস্তু ভাঙে ভক্তগণ। সেই তই স্থাপ ত্যি সাধ্য সাধ্য # সম্বাসী দেখিয়া সেরের কর্ম বঞ্চন। না কহিলা জেঞি সাধ্য সাধন লক্ষণ॥" ন্ত্রি তত্তাচার্যা হৈলা অম্ববে লচ্ছিত। আছুর বৈষ্ণবভা দেখি হৈলা বিশ্বিভ ।

আচার্য্য করে "ভূমি যেই কচ সেই সভ্য হয়। সর্বাশালে বৈক্ষবের এই হুমিশ্চয়॥" (৯৩)

#### ৪৫। ঈশ্বর শাস্ত্র-নিয়ুমাধীন নহেন।

(२०) জীটে-চ—মধ্য। ২ম।
তত্ত্ববাদী = তত্ত্ব (বাথার্থা) বাদ (কথন) বাঁহার ,বিশ্বস্থ কল পদার্থ সত্যা, ইহাই বাঁহানের মত, তাঁহাদিগকে তত্ত্বাদী বলে।
কর্ম = বর্ণাশ্রম। মারাবাদী = বাঁহার। জনংকে (রক্ষ্ম সর্পবং) মিথা বলেন তাঁহাদিগকে মারাবাদী বলে।
করহ কলনা = আচার্যাের সম্মান রকার্যে প্রস্তৃ বলিলেন
"আপনি প্রকৃত তত্ত্ব জানেন কিন্তু তাহা আবদকে বলিলেন না।"
ইইগোঞ্জী = কৃক্ষণ

মহাপ্রভ কাশী মিশ্রের আশ্রমে বাস করিতেছেন। এমন সময়ে একদিন গোবিনদোস নামক এক ব্যক্তি আসিয়া মহাপ্রভুর সমীপে দণ্ডবং হইয়া তাঁহাকে বলিলেন "আমি ঈশ্বর পুরীর ভুতা, আমার নাম গোবিন্দ। পুরী গোসাইএর আজ্ঞায় আমি আপনার নিকট আসিয়াছি। সিদ্ধিপ্রাপ্তিকালে গোঁসাই আমার প্রতি এই আজ্ঞা করিলেন যে আমি যেন আপনার নিকট যাইয়া আপনার সেবা করিতে থাকি। তাই প্রভুর আজায় আপনার নিকট আসিলাম।" মহাপ্রভু বলিলেন "পুরীশ্ব আমাকে বাৎসলা করিভেন এবং সেই জম্মই আমার প্রতি কুপা করিয়া তিনি ভোনাকে আমার নিকট পাঠাইয়া-ছেন।'' এই কথা শুনিয়া রায় রামান<del>না</del> প্রভুকে জিজ্ঞাসা করিলেন "ঈশ্বর পুরী গোঁসাই কিরূপে শুদ্র-সেবক গোবিন্দকে রাখিয়াছিলেন ?" শাস্ত্রমতে গুরুকে ঈশ্বর জ্ঞান করিছে হয়। মহাপ্রভু বলিলেন

"আমার গুরুদেব ( অর্থাৎ ঈশ্বর—বেতেড় শাল্তমভে গুরুতে ও ঈশ্বরে কোনও ভেদ নাই) লোক বিধি হইতে স্বতন্ত্র। তিনি শাল্পের নিয়মাধীন নহেন্ এবং তাঁহার কুপা জাতিকুল মানে না ইহার দৃষ্টান্ত দেখ, ভগবান বিদ্ধরের গুড়ে ভোজন করিয়াছিলেন। ভগবানের রূপা কেবল মাত্র অেই-সেবার অপেকা করে। ভগবান ক্রেছের বশ-ৰন্তী হইয়াই শান্তবিধির বহিভুতি আচরণ করিয়া থাকেন। বেদবিধির মধ্যাদা রক্ষা অপেক্ষা ক্ষেত্-সেবায় ভগৰান কোটী গুণ স্থুখ পান।" প্রাভূ রামানন্দের প্রশ্নের এই উত্তর করিলেন যে গোবিন্দ । শুদু হইলেও ভাহার ভক্তিতে আকুষ্ট হটয়। তাঁহাধ গুরুদেব (ঈশ্বর পুরী) রূপা করিয়া ভাষাকে দেবক क्तिरलन। (२८)

<sup>(</sup>क-8) बीटेंठ-ठ---मशा >-मा

<sup>্</sup>মহাপ্রভূ ঐ কথা ধলিয়া গোবিন্দকে আলিপ্ন করিলেন

#### ৪৬। সন্নাদীর পক্ষে রাজ-দর্শন নিষিদ্ধ।

একদিন সাক্ষভৌম মহাপ্রভৃকে বলিলেন "প্রভোণ যদি অভয় দেন তবে একটী বিষয় নিবেদন করি।" প্রভুবলিলেন "কোনও ভয় নাই, আপুনি বলুন। যোগা হইলে উহা পালন করিব

এবং সাক্ষতে মকে বলিলেন "আপনি বিচার করুন। আমার গুরুত্ব কিন্ধর আমার মান্ত। অতএব তাহাকে আমার নিচ্ছের সেবার কি প্রকারে নিষ্কুত করিছে পারি ? এদিকে আমার গুরুদেব যে আদেশ করিরাছেন, তাহাও বা কি প্রকারে লজ্জন করি ! আমি এখন কি উপার করি বলুন।" ভট্টাচাষা বলিলেন "গুরু-আজ্ঞা কথনও লজ্জন করিতে নাই।"

ঈথর ⇒শাস্তমতে গুরুতে ও ঈখরে ভেদ নাই। একারণ মহাপ্রভু উহোর গুরুদেব ঈখর পুরীকে ঈখর স্থানীয় মনে করিয়া স-শাস্ত্র-নিরমের অধীন নহেন, তিনি কেরল প্রাক্তিয়াই অধীন ইহাই ব্লিচেচেন। এবং অযোগ্য হইলে পালন করিব না।" সার্কিভৌগ বলিলেন "রাজা প্রতাপকত রায় আপনার সহিত মিলিত হইবার জন্ম অত্যক্ত উংকণ্ডিত হইরাছেন।" প্রভূ কর্ণে হস্ত দিয়া বলিলেন "নারায়ণ, নারায়ণ, সার্কিভৌগ! আপনি এরপ অযোগ্য বচন কেন বলিলেন ? আমি সংসার বিরক্ত সন্ন্যানী, আমার পক্ষে স্থানশন (অর্থাৎ সংলাপাদি পূর্বক দর্শন) যেরপ দৃষ্ণীয়, রাজ-দর্শন ও তদ্ধেশ।"(১৫)

"मझामी विवद्धः आधारा वाक-मवणन।

<sup>(</sup>२६) औटि-५-नथ्रा । १ ३३म ।

সন্দর্শনং বিষয়িণামথ যোষিতাঞ হা হস্ত হস্ত বিষভক্ষণতোহপাসাধু: ॥" (৯৬)

সাৰ্বভৌম বলিলেন "প্ৰভো। আপনি ঘাহা বলিতেছেন তাহা সভা কিন্তু রাজা বিষয়ী হইলেও তিনি শ্রীজগরাথদেবের সেবক ও একজন উত্তম ভক্ত। এরপ ভক্তকে দর্শন করিলে কোনও দোষ চইতে পারে না।" প্রভু উত্তর করিলেন "রাজা জগন্ধাথ দেবক ও ভক্ত হইলেও সন্নাসীর পক্ষে কালস্পা-কার। কাঠের নারীমূর্ত্তি স্পর্শ করিলেও যেরূপ চিত্ত বিকার উপস্থিত হয় দেইরূপ সন্মাদী হইয়া वाक-पर्मन कवित्न वित्मच कनिष्ठे घटि।

<sup>(</sup>১৬) শ্রীচৈতগুচল্লোদর নাটক-নার্কভৌমের প্রতি মহাপ্রভর

<sup>,</sup> বাক্য। ৮।২৪ সংসার সাগরের পর পারে যাইতে ইচ্ছুক নিঞ্চাম (সমস্ত বিদৰ্জনকারী) কুঞ্দেবাপরায়ণ ব্যক্তিদিগের পক্ষে কুঞ্চেতর বিষয়সেবাপরায়ণ বাজি ও প্রীদর্শন, বিষভক্ষণ অপেক্ষাত অকলাবিকর। (থেদের সহিত মহাপ্রভু এই উক্তি করিলেন।)

'আকারাদপি ভেতব্যং স্ত্রীণাং বিষয়িণামপি দ ৰথাহের্মনসঃ কোভত্তথা তস্তাক্বতের পি' ॥(৯৭)

ি ৪৭। নিরস্তর কৃষ্ণনাম-কীর্তনের ফল।

গৌড়দেশ হইতে রথমাত্রা উপলক্ষে বহ ভক্তপণ নীলাচলে আদিলেন। রাজা প্রতাপক্স সমাপত বৈষ্ণবদিগের বাদাবাটীর ও প্রসাদারের উপযুক্ত ব্যবস্থা করিয়া দিলেন। গোপীনাথ আচার্য্য ক্ষেক্তিন ক্জৌমের ভগিনীপতি) সকলকে বাদা দেখাইর!

(সার্বভৌষের প্রতি নহাপ্রভুর উন্তি) বেষন সর্গ ও ভাহার আকৃতি দেখিলেও মনে কোভ অর্থাৎ ভন্ন জন্মে নেইৰুণ ক্লী ও,বিষয়া লোকের কৃত্রিম আকার দেখিলেও ভন্ন হয়

<sup>(</sup>२१) औरेह जम्रह त्यां पत्र ना हें क--- । २६।

দিলেন। ঐ সমস্ত ভক্তগণের সহিত হরিদাস ও আদিয়াছেন ব মহাপ্রভকে দেখিয়া হরিদাস দণ্ডবং হুইয়া পড়িলেন। প্রভ তাঁহাকে উঠাইয়া আলিকন कतिलान। इतिहास विलिधन "आणि नौह काछि অস্পৃত্য ও পামর। আপনি আমাকে স্পর্শ করিবেন না।" প্রভু বলিলেন "হরিদাস। আমি নিৰে পবিত্র হইবার জন্মই তোমাকে স্পর্শ করিলাম ৷ ভোগার পবিত্রতা আমাতে নাই। তুমি নিরম্ভর কুষ্ণনাম করিতেছ বলিয়া ত্যা প্রতিক্ষণেই সর্বা-, তাर्थ जान यक उप मान ७ (यम अधायत्वत्र कनमाइ করিতেছ এবং তুমি ব্রাহ্মণ ও স্ত্র্যাদী হইতে পরম পবিতা। (৯৮)

্ 'অহোবত খপচোহতো গরীয়ান্, যচ্ছিহ্রাগ্রে বর্ত্তে নাম তুভাং।

<sup>(</sup>२४) औरन-५-नथा। ३३मा

তেপুন্তপতে জুছবু: সন্ধুরার্যা ব্রহ্মান্তচুর্নাম গুণস্তি যে তে'॥" (১৯)

## ৪৮। গৃহস্থ বিষয়ী লোকের সাধন-উপদেশ ও বৈষ্ণবের ক্রম নির্ণয়।

রথযাত্রা উপলক্ষে গৌড়দেশ হইতে বৈষ্ণবগণ

#### (क्र) क्षांत्र - ०।००।४

মান্তা দেবছতি পুত্র কপিলকে বলিতেছেন—বাহার ুজিক্ষাগ্রে আপনার নাম বর্ত্তমান দেই বাজি নীচ কুলোভ্ড ুক্ইলেও শ্রেষ্ঠ। বাঁহারা আপনার নাম উচ্চায়ণ করেন উাহারা তপস্তা করিয়াছেন, যক্ত করিয়াছেন, সক্কতীর্থে নান করিয়াছেন উহারা আর্য্য বলিয়া পরিগণিত ও এবং বেদ অধ্যয়ন করিয়ান ক্রেন্ত

নীলাচলে আসিয়া রথযাত্রার পর আরও কিছুদিন তথায় বাস করিবার পর মহাপ্রতু তাঁহাদিগকে গৌড়-দেশে প্রত্যাবর্ত্তন করিতে আজ্ঞা দিলেন। বৈষ্ণবগণ একে একে প্রভূব সহিত সাক্ষাৎ করিয়া তাঁহার অনুসতি লইয়া রওনা হইতেছেন। ঐ স্ময়ে গুহন্থ বৈষ্ণৰ রামানন্দ ও তাহার পিতা সভারাদ্ধ প্রভূকে জিজাদা করিলেন "প্রভা। গৃহস্থ-বিষয়ীর সাধন সম্বন্ধে উপদেশ প্রার্থনা করি।" প্রভু বলিলেন "কুষ্ণদেবা, বৈষ্ণবদেবা এবং নিরম্ভর ক্রফনাম সংকীর্ত্তন কর"। স্তারাজ জিল্লাসা করি-লেন "প্রকৃত বৈষ্ণব কিরূপে চিনিব ১" প্রভু বলিলেন "যার মূথে একবার কৃষ্ণনাম শুনা যায় সেই বৈষ্ণব এবং সকলের পূজ্য ও শ্রেষ্ট"। পৌড়দেশস্থ বৈষ্ণবগণ তৃতীয় বৎদর নীলাচলে রথযাত্রা উপলক্ষে গমন ্করিলেন। তাঁহারা তথায় চাতৃশ্বাস্থা সমাপন করিয়া স্বদেশাভিমুখে ফিরিবার আয়োজন করিলেন। 📽

সময়ে কুলীনপ্রামবাদী সভারাত্ম ও রামানন্দ প্রবিহ মহাপ্রভূকে বলিলেন 'প্রভো। আমাদিগের কর্ত্তবা সাধন সম্বন্ধে আজ্ঞ। করুন।" প্রভু উত্তর ক্রিলেন ''देवक्षवरमवा अ नाम मक्कीर्खन कहा। এই छुटे कार्या করিলে শীঘ্রই শ্রীক্ষণ-চরণ পাইবে।" তাঁহারা ক্ষিজ্ঞাসা করিলেন ''বৈফাব কে এবং তাঁগার লক্ষণ কি ?" তবে প্রভু তাঁহাদিগের মনোভাব ব্রিতে পারিয়া ঈষং হাস্তা করতঃ বলিলেন 'বাহার মৃধে নিরন্তর রুফনান, সেই বৈষ্ণবংশ্রন্থ।" পর বৎসরে তাঁহারা প্রভকে এরণ প্রশ্ন করিলে মহাপ্রভু উত্তর করিলেন ''বাহার দর্শন মাত্রেই দর্শকের মুধে আপনা হইভেই কৃষ্ণনাম আইসে তাঁহাকে বৈষ্ণক-व्यथान विलया जानिछ।" महावाज्य व्यथाचर जिन वर्गदात छेशाम विठात कतिता (मथ) यात्र के छिशरमण वारका देवस्थव ( अकवात क्रस्थनारम ) বৈষ্ণবভর (নিরস্তর কৃষ্ণনামে) এবং বৈষ্ণবভ্রম (বাঁচার দর্শনে মুধে আপনা হইতেই কৃষ্ণনাম আহসে) এই তিন প্রকার বৈষ্ণবের ক্রম ও শ্রেণী বিভাগপাওয়াযায়।"

তবে রামানন আর সভারাছ থান। প্রভার চরণে কিছু করে নিবেদন। "গৃহস্থ বিষয়ী আমি কি মোর সাধনে। জীমুথে আজ্ঞা করেন নিবেদি চরণে ॥" প্রভু কঙে ''বৈষ্ণবদেবা কুষ্ণের দেবন। নিবন্তর কর কৃষ্ণনাম সন্ধীর্তন ॥" সভাবাদ্ধ কচে "বৈষ্ণব চিনিব কেমনে। কে বৈষ্ণ্য কহ তার সামান্ত লক্ষণে ॥" প্রভু কহে ''ঘা'ব মুখে শুনি একবাব। কৃষ্ণনাম, সেই পূজা শ্রেষ্ঠ স্বাকার 🛊 এক কফানামে করে সর্বর পাপক্ষয় ! নববিধ ভক্তিপূর্ণ নাম হইতে হয় ॥

দীক্ষা পুরশ্চয্যা বিধি অপেক্ষা না করে।
জিহ্বাম্পার্শে আচণ্ডালে সভারে উদ্ধারে ॥
জাত্মক ফলে করে সংসারের ক্ষয়।
চিত্ত আকর্ষিণা করে কৃষ্ণ-প্রেনাদয়॥
'আকৃষ্টি: কৃতচেত্দাং স্থমনসামূচ্চাটনং চাংহসা
মাচণ্ডালমমূকলোকস্থলভো বশুশ্চ মুক্তিপ্রিয়:।
নো দীক্ষাং ন চ সংক্রিয়াং ন চ
পুরশ্চর্য্যাবিধিমনাগীক্ষতে
মন্ধ্রোহয়ং রসনাম্পুর্গেব ফলত্তি

শ্রীকৃষ্ণনামাত্মক: ॥<sup>2</sup>(১০০)

(১০০) এটি-নে—মধা। ১>শ।

- প্রীকৃষ্ণনামান্ত্রক এই মন্ত্র জিল্লা স্পর্ণ মাত্রেই ফলদান
করে। ইহা দীক্ষা সংক্রিয়া কি পুরক্ষার কিঞ্চিনাত্রও
অংপক্ষা করে না। ইহা মহৎ ও মনখা ব্যক্তিগণের চিত্তকে
আকর্ষণ করে। ইহাতে পাপ বিনষ্ট হয়। ইহা চণ্ডাল হইতে
আরম্ভ করিয়া সমস্ত অমুক (বাক্শক্তিশালা) লোকের পক্ষে
ফ্রান্ড এবং ইহা মুক্তিরূপ ঐশ্চয়ের বশীকারক। (পদ্মাবলা)

অতএব যার মৃথে এক রুফানাম। সেই ত বৈফাব, কর তা'র পরম সম্মান॥" (১)

\*

কুলীনগ্রামী পূর্ববং কৈল নিবেদন।

'প্রভু আজ্ঞা কর আমার কর্ত্তব্য সাধন।"
প্রভু কতে "বৈষ্ণবদেবা নাম সঙ্কীর্ত্তন।
ছই করি' শীঘ্র পা'বে শীক্ষণচরণ॥"

তিঁহো কহে 'কে বৈষ্ণব কি তা'র লক্ষণ।"
তবে হাসি কহে প্রভু জানি তা'র মন॥

'কৃষ্ণনাম নিরস্তর বাঁহার বদনে।

সে-ই বৈষ্ণবশ্রেষ্ঠ, ভল্প তাঁহার চরণে॥"

অনুষক ফল — এক উদ্দেশ্যে কার্যা করিতে বাইরা তাহার সহিত সহজেই অস্ত ফল পাওরার নামই অনুষক্ষ ফল। কৃষ্ণনামের ম্থা ফল—— চিত্ত আকর্ষণ করতঃ শ্রীকৃষ্ণের প্রেমোদর অর্থাং প্রেমের উৎপত্তি ইহার অনুষক্ষ ফল—— সংসার-ক্ষর।

<sup>(</sup>३) बीटिह-ह-स्था ३०म।

বর্ষান্তরে পুন: তা'রা ঐছে প্রশ্ন বৈদন।
বৈক্ষবের তারতম্য প্রভূ শিখাইল ॥
''বাঁহার দর্শনে মূখে আইসে রুক্ষনাম।
'ঠাহারে জানিহ তুমি বৈক্ষব-প্রধান ॥''
ক্রেম করি, কহে প্রভূ বৈক্ষব লক্ষণ।
বৈক্ষব, বৈক্ষবতর, আর বৈক্ষবতম ॥ (২)

(२) और्टन-५--- यशा ३७४।

কুলীনগ্রামী - রামানন্দ ও সভারাজ।

হাসি, প্রভূ কহে -- প্রভূ পূকা বারে যে বৈফবলকণ বলিয়াছিলেন সেইরূপ লক্ষণের বৈফব পাওরা এবং তাঁহার বেবাদি করা অসম্ভব বিবেচনা করিয়াই যে ইহারা বৈফবের বিশেষ লক্ষণ জানিতে ইচ্ছুক হইরা প্রভূকে জিজ্ঞাস। করিতে-ছেন, প্রভূ ইহা বেশ বুঝিতে পারিয়া হাস্ত করিলেন।

বর্ধান্তরে পুন: তার। ইছে প্রশ্ন কৈল = প্রত্ন বিতীর
বারের উপদেশ অমুসারে বৈক্ষব চিনিয়া লওরা অসম্ভব বোধে
কোরণ নিরপ্তর কৃষ্ণনাম লয় এরূপ লোক অসংখ্য দেখা যাদ্ধ
ইহাদের মেবা অস্ভব ) ইহারা পুনরায় প্রশ্ন করিলেন।

#### ৪৯। মর্কট-বৈরাগ্য বর্জনীয়।

মহাপ্রভু গৌড়দেশের মধ্য দিয়া গলাতীরের পথে এবুনাবন ঘাইবেন মনস্থ করিয়া নীলাচল হইতে রওনা হইয়। রামকেলি গ্রাম পর্যান্ত যাইয়া তথায় রূপ ও সনাতনের সহিত সাক্ষাৎ করিয়া তথা হইতে প্রত্যাবর্ত্তনপূর্বক শান্তিপুরে অধৈত-ভবনে উপস্থিত হইলেন। ঐ সময়ে বালক রঘুনাথ দাস আসিয়া প্রভুর সহিত মিলিত হইলেন এবং তথায় সাত দিন প্রভুর সঙ্গে বাস করিলেন। রঘুনাথের পিতা গোবৰ্দন বহু লোক ও জ্বা রঘুনাথের সঙ্গে দিঘাছিলেন। গোবর্দ্ধন ও তাঁহার সহোদর হিরণোর ভূসম্পত্তিতে বাৎসরিক তের লক্ষ টাকা লাভ হইত। রখুনাথের সহিত প্রেরিড লোকসমূহের মধ্যে রক্ষকও অনেক ছিল। রক্ষকের হন্ত হইতে কিরুপে নিছুতি পাইবেন এবং প্রভুর সহিত নীলাচলে যাইবেন

শান্তিপুরে অবস্থিতিকালে রঘুনাথ দিবারাত্তি কেবল ইংলাই চিন্তা করিতেন। দর্বক্ত শ্রীগৌরাঙ্গ তাঁহার মনের ভাব জানিতে পারিয়া শিক্ষারূপে তাঁহাকে এই আখাদ-বচন বলিলেন:—

"স্থির হৈয়া ঘরে যাও না হও বাতৃল।
ক্রমে ক্রমে পায় লোক ভবসিন্ধুকুল।
মকট-বৈরাগ্য না করিহ লোক দেখাইয়া।
যথাযোগ্য বিষয় ভূঞ্জ অনাসক্ত হৈয়া।
অন্তনিষ্ঠা কর, বাহে লোক ব্যবহার।
অচিরাতে কৃষ্ণ তোমায় করিবেন উদ্ধার।
বৃন্দাবন দেখি যবে আসিব নীলাচলে।
ভবে তুমি আমা পাশ আসিহ কোন ছলে।
সেকালে সে ছল কৃষ্ণ ক্রাবে ভোমারে।
কৃষ্ণ কুপা যারে,ভা'রে কে রাগিতে পারে॥" (৩)

<sup>(</sup>७) ब्लैटेह-ह---भशा । २७म । . अर्कहे देवज्ञोता = विहेदेवज्ञोता ।

## ৫০। উত্তম হইয়াও আপনাকে হীন মনে করিবার ফল।

মহাপ্রভুগৌড়দেশ হইতে নীলাচলে প্রভাবর্ত্তন পূর্বক রাসানল প্রভৃতি ভক্তগণকে বলিলেন "আমি রামকেলি গ্রামে উপস্থিত ইইলে, রূপ ও সনাতন তুই ভাই আমার সহিত মিলিত হইলেন। ইহাঁরা ভক্তপ্রেষ্ঠ, অতএব ক্ষেত্রর কুপাপাত্ত। ইহাঁরা যদিও রাজ্মন্ত্রী এবং বিছা ভক্তি ও বৃদ্ধিবলে পরম প্রবীণ তথাপি আপনাদিগকে তৃণ হইতে হীন মনে করেন। ইহাদের দৈয়া দেখিয়া ও ভানিয়া পাষাণও বিদীর্ণ হয়। আমি ইহাদিগের ব্যবহারে ও আচরণে তৃষ্ট হয়। ইহাদিগকে বলিশাম:—

"উত্তেম হঞা হীন করি মান আপনারে।
অচিরে করিবে কৃষ্ণ ভোমার উদ্ধারে॥"(৪)

<sup>(8)</sup> औरेंह-ह-स्या । ३७म ।

#### ৫)। याशानानी कुछ-अश्रवादी।

নীলাচল হইতে বনপথে বুন্দাবনে যাইবার জন্ম মহাপ্রভু যাত্র। করিলেন /এবং কয়েক দিবস পরে বারাণ্দীধামে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। জনৈক ব্রাহ্মণ প্রভুর অলৌকিক ব্যবহার দেখিয়া প্রকাশানন্দ সবস্থভীকে ভাঁচার চরিত্র সম্বন্ধে বলিলে প্রকাশানন্দ অনেক হাস্ত কৌতৃক ও প্রভুর অশেষ প্রকার নিন্দা করিলেন। ইহা শুনিয়া ব্রাহ্মণ অত্যন্ত তু:থিত ইইয়া প্রভুর নিকটে আদিয়া প্রকাশানন্দের কুৎদিত আচরণ সম্বন্ধে তাঁহাকে বলিলেন। ইহা শুনিয়া প্রভু ঈষৎ হাসিলেন। সেই ব্রাহ্মণ বলিলেন "যথন ভাষার নিকট আমি আপনার (একুফটেডভা) নাম লইলাম, তিনিও আপনার নাম জানেন বলিলেন। আপনার নোষ কীৰ্ত্তন করিতে ঘাইয়া 'হৈতক্ত, হৈতক্ত' ৰলিয়া ভিনবার আপনার নাম উচ্চারণ করেন কিন্ত

একবার ও আপনার নামের প্রথমাংশ 'দ্রীকৃষ্ণ' কাঁহার মুথে আদিল না। প্রকাশানন্দ অবজ্ঞার সহিত আপনার নাম লইলেন, ইহ। শুনিয়া তুঃথিত হইলাম। ঐ ব্যক্তির এবম্বিধ আচরণের কারণ কুপাপুর্বক আমাকে বলুন। আপনাকে দেথিয়া আমার মুথ কুষ্ণনাম উচ্চারণ করিতেতে।"

প্রভ্ বলিলেন "প্রকাশানন্দ মাঘাবাদী ( বাঁহারা ।
সমস্ত স্ট পদার্থ মাঘিক অর্থাৎ মিথ্যা বলেন তাঁহাদিগকে মাঘাবাদী বলে ) অতএব কৃষ্ণ-অপরাধী।
সচিদানন্দ প্রীকৃষ্ণ-বিগ্রহকে জগতাদির স্থায় মিথ্যা
বলায় মাঘাবাদিগণ কৃষ্ণবিষয়ক অপরাধী (অর্থাৎ
কৃষ্ণ সম্বন্ধে অপরাধযুক্ত ) স্তরাং ইইাদের মূথে
ক্থানই কৃষ্ণনাম উচ্চারিত হয় না। এই চন্ম ইইারা
দিখনকে ব্রহ্ম, আত্মা, চৈত্রসাদি বলিয়া থাকেন।
কৃষ্ণের নাম ও স্থরূপ এই তুইটা স্মান (অপ্রাকৃত
বস্তু )। কৃষ্ণের স্থরূপ ধ্যেন প্রাকৃত চক্ষ্ণারা দেই হয়

না. সেইরপ রুফ্টনাম প্রাকৃত জিহবাদারা উচ্চারণ করা যায় না. এইজন্তই মায়াবাদী প্রকাশানদের প্রাকৃত জিহবায় কৃষ্ণনাম আদে না। একুষ্ণের নাম, বিগ্রহ স্বরূপ, এই তিনটীই চিদানন্দময় (চিনায়) বিদায এই তিন্টীর মধ্যে ভেদ নাই। ক্ষের দেহ ও দেহীতে, নাম ও নামীতে ভেদ নাই, কারণ ক্রফের (तह, नाथ के छा। निमस्कि किया। किन्छ की दिव তাহা নতে। জাবের নাম, দেহ ও পর্মপ, প্রস্পার বিভিন্ন। স্থাকতেন্দ্রিয় দ্বারা প্রাক্ত (হ্বড) বস্তুরই অমুভূতি হয়। উহা দারা ক্লের্জ্বপাকৃত (চিনায়) গুণ লীলাদি কখনও অমুভব করা যায় না কিপা তাঁহার অপ্রাকৃত নাম প্রাকৃত জিহ্বাছার। উচ্চারণ করা যায় না। কৃষ্ণনামাদি প্রাকৃতেক্সিয় গ্রাহ্থ নহে वर्षे किन्न ये नामानि श्रद्द कतिए अज्ञान कतिएज করিতে ক্রমশঃ আপনা হইতেই ক্ষ জি পায়, কারণ ক্রমাগত নামোচ্চারণের ফলে প্রাকৃত ক্রিহ্না অপ্রা-

ক্বত হইয়া গায়। ক্ষেত্র লীলাবস এপজানীকে আকর্ষণ করে একারণ ইঠা ত্রন্ধানন্দ হইতে অধিক আনন্দ দান করে। ব্রন্থানন্দ অপেক্ষা ক্ষণ্ডণ লীলাদি অধিকতর আনন্দ দেয়, অতএব ইহা আত্মারামের ও মন আকর্ষণ করে। যথন ক্লফের চরণস্থিত তুলদীর গন্ধ আত্মারাম জ্ঞানীরও মন হরণ করে তথন ক্ষের खन ७ जीनात महिमात विषय आत कि विनव १ প্রকাশানন্দ কৃষ্ণ অপরাধী বলিয়া তাঁহার প্রাকৃত মুখে কৃষ্ণনাম আইসে না। আত্মারাম জ্ঞানীগণ অপরাণী নহেন বলিয়া ক্লম্নামাদি তাঁহাদিগকে আকর্ষণ করিতে পারে, কিন্তু গারাবাদীগণ কৃষ্ণ সম্বন্ধে মহা অপরাধী বলিয়া ক্লফের নামাদি তাঁহাদিগকে আকর্ষণ করিতে পারে না। একবিণ তাঁহার। কুফনামাদি গ্রহণে অসমর্থ।৫)

<sup>(</sup>६) औटेठ-ठ---मधा। ३१ना.।

#### ৫২। মহাজনাবলাম্বত পথ।

মহাপ্রভূ বারাণনী ধান হইতে এয়ালে এবং তথা হইতে মথুরায় গেলেন। তথার প্রীমাধবেক্সপুরীর শিষ্য ঘনৈক সনোডিয়া অথাৎ স্থববিণিকের প্রান্ধণ তাঁহাকে নিজালত্বে লইয়া আসিলেন
এবং তাঁহার সধা বলভক্ত ভট্টাচাথ্য ঘারা রন্ধন
করাইলেন। কিন্তু মহাপ্রভূ হাগিয়া ঐ প্রান্ধণকে
ৰলিলেন "পুরী সোঁসাঞি যথন আপনার ঘরে ভিশ্বা
(ভোগ্ধন) করিয়াভেন তথন আপনি আমাকে ভিশ্বা
দিন। ইহাতে আমার শিকা ১ইবে।"

যদ্গদাচরতি শ্রেষ্ঠগুরুদেবেতরো জন:। স যং গ্রমাণং কুকতে লোকস্তদ্পর্বন্ত ॥ (৬)

<sup>(</sup>৬) গীতা—৩।২১। জ্রীকৃষ্ণ অন্ত্র্নকে বলিডেছেন :— প্রেষ্ঠ ব্যক্তি যাহা বাহা করেন, অন্তান্ত লোকেও তাহা তাহা করে। তিনি যাহা প্রামাণ্য বলিয়া মানেন, লোকেও ভাহারই অমুবর্তন করে।

সনোজিয়া আল্লণের ঘরে সন্নাসীরা ভোজন করেন না বটে ফিছ পুরী গোগাঞি তাঁহার বৈঞ্বাচার দর্শনে তাঁহাকে শিষ্য করিলেন এবং তাঁহাব ঘরে
ভোজন করিলেন। আল্লণ বলিলেন "আ্লানি
আ্লার ঘরে ভিন্দা করিবেন ইহা আ্লার বড়
ভাগ্যের কথা। আপনি ঈশ্বর, আ্লানি লৌকিক
বিধির অ্থীন নহেন। কিন্তু ছুই ও মূর্ব লোকে
আ্লানার নিন্দা করিবে। প্রভো! ইহা আ্লার
গক্ষেত্রস্থ হুইবে।"

প্রভূকতে "শ্রুতি স্বৃতি মত ঋষিগণ। সব একমত নহে ভিন্ন দিন ধন্ম। ধর্ম স্থাপন হেতু সাধু ব্যবহার। পুরী গোসাঞ্জির আচিয়ণ সেই ধন্ম সায়॥ (৭)

'তকোহপ্রভিষ্ঠ: শ্রুতয়ে। বিভিন্ন। নাগার্বির্যস্থ মতং ন ভিন্নং। ধর্মস্থ তত্ত্বং নিহিতং গুহায়াং মহাজনে। যেন গতঃ দ পদ্বাঃ ॥'

### ৫৩। মুসলমান শাস্ত্রোক্ত গূঢ় তত্ত্ব কথন।

মহাপ্রভু মথুরা হইতে প্রয়াগে যাত্রা করিলেন।

<sup>(</sup>৮) তর্ক অপ্রতিষ্ঠিত অর্থাৎ তর্ক করিরা কখনও কর্ত্তব্যা-কর্ত্তব্য স্থিরীকৃত হয় না। শ্রুতিগণ্ড বিভিন্ন অর্থাৎ অধিকার ভেদে বিভিন্ন পথপ্রদর্শক। বাঁহার একটা ভিন্ন মত নাই তিনি অবিপদবাচ্যই নছেন। ধর্ম্পের পুঢ়তত্ব শিরিগুহার নিহিত অর্থাৎ অতীব প্রচ্ছয়। অতএব মহাজনগণ যে পথে গমন করিয়াছেন সেই পথই সাধারণ লোকের অবলম্বনীয়।

ঠাহার সন্ধীদিগের পথভান্তি দেখিয়া তাঁহাদিগকে লইয়া তিনি এক বুক্ষভলে বদিলেন। নিকটে অনেক গাভী চরিতেচে দেখিয়া তাঁহার মন উল্লীসত হুইল। আচ্ছিত এক পোপ বংশী বাজাইল। ইহা শুনিয়াই প্রভুৱ প্রেমাবেশ হইল এবং ডিনি আচেত্তন হইয়া ভূমিতে পড়িলেন। তাঁহার সুণে ফেণ উঠিল ও শাসকল্প হইল। এই সময়ে কডিপয় অখারোহী ঐ স্থানের নিকট দিয়া যাইতে-ছিলেন। মহাপ্রজুর এইরূপ অবস্থা দৈখিয়া তাঁছার ধনাদি লইবার উদ্দেশ্যে তাঁহাকে তাঁহার সঞ্চীগণ (যাঁহাদিগকে এই মেচ্ছগণ দহা বলিয়া মনে ক্রিয়াছিলেন ) ধুতুরা পাওয়াইয়া মারিয়া ফেলিয়াছে ইহারা এইরপ মনে করিয়া তাঁহাদিগকে বানিয়া ফেলিলেন। কিছুক্রণ পরে মহাপ্রভ স্বাল'ভ করিলেন এবং প্রাকৃত ঘটনা ফ্লেচ্ছদিগকে বলিলেন। উহারা মহাঞ্জুর প্রেমাবেশ দেখিয়া তাঁহার চরণ

বন্দনা , করিলেন। উহাঁদিগের মধ্যে কাল বস্ত্র পরিধানকারী গন্তীর প্রকৃতির ( বাঁহাকে অপর সকলে পীর বলিয়া সম্বোধন করিতেছেন) জনৈক স্লেচ্ছের মহাপ্রভু দর্শনে চিত্ত আর্দ্র হইল। ঐ বাজ্তি নিজ-শাস্ত্র ( অর্থাৎ অপ্রাক্ত চিন্মর, আকারাদি বিহীন) ব্রহ্ম স্থাপনা করিলেন। তাঁহারই শাস্ত্রযুক্তি দারা মহাপ্রভু ঐ গত খণ্ডন করিলেন। সেচ্ছ যাহা যাহা বলেন প্রভু ভাচা সমস্ত খণ্ডন করার তাঁহার মুধে আর উত্তর আদিল না এবং ভিনি একেরারে নিন্তর হইলেন।

মহাপ্রাস্থ্য বলিলেন "আপনার শান্ত প্রথমতঃ নিব্বিশেষ অপ্রাকৃত ব্রন্ধের কথা বলিয়া অবশেষে সবিশেষ (অর্থাৎ চিগ্রায় আকারযুক্ত ) ব্রন্ধ স্থাপনা করিয়াছেন। আপনার শান্তশেষে বলিয়াছেন 'একই ঈশ্বব, জিনি সবৈশ্ব্য, শ্রাম কলেবর, সচিচদানন্দদেহ,

পূর্ণব্রহ্মস্বরূপ, সর্ববাত্মা, সর্ববজ্ঞ, নিভা, সর্বাদিস্বরূপ। তাঁচা হইছে সৃষ্টি স্থিতি প্রলয় হয়। ভিনি ভগভের স্থুল সুন্দ্র সমস্ত বস্তরই সমাপ্রয়। তিনি সর্বিশ্রেষ্ঠ. সর্ব্বারাধা e কারণের কারণ। ' তাঁহার ভক্তিডে জীব সংসার হইতে উত্তীর্ণ হয়। তাঁহার চরণে প্রীতি (অর্থাৎ অনুরাগ) পুরুষার্থসার। তাঁহার চরণ সেবায় পূর্ণানন্দ প্রাপ্তি (মোক্ষাদি আনন্দ যাহার এক কণাও নতে) হয়'। আপনার শান্ত প্রথমতঃ কর্ম, জ্ঞান ও যোগ স্থাপনা করিয়া অবশেষে ঐ সমস্ত খণ্ডন করত: ঈশরসেবা অর্থাৎ 'এবাদৎ' (দিবারাজি পাঁচবার নমাজাদি বারা ঈশ্বরসেবা) স্থাপনা করিয়াছেন। আপনাদিগের মধ্যে যাঁচারা পণ্ডিত বলিয়া খ্যাত তাঁহাদিগের শাস্ত্রজ্ঞান নাই। শান্তের পূর্ববিধি ও অপর ( অর্থাৎ দ্বিতীয় বা শেষ ) বিধি মধ্যে অপর বিধিই বলবান। অভ এব আপ-ানার শান্তে কর্ম্ম জ্ঞান যোগাদি সম্বন্ধে যে পূর্ম্ম বিধি

আছে তদপেকা অপর অর্থাৎ ভক্তিবিধিই খেট্ট। আপনি নিজ শান্ত বিচার করিয়া দেখুন উংগতে শেষে বিচার পূর্বক কি লিখিত হইয়াছে।"

শ্লেচ্ছ বলিলেন "আঞ্পনি যাচ। বলিলেন ভাহাই প্রাক্তত। আমাদের শান্তের গৃঢ় মর্ম গ্রহণ করিতে অসমর্থ হইয়া আমাদের পণ্ডিতগণ ঈশ্বরকে নির্বিশেষ বলিয়া ব্যাপা। করিয়া থাকেন। 'সাকার (অর্থাং অপ্রাকৃত চিনার-আকার বিশিষ্ট) ঈশ্বরট সেব্য, এতংশয়ক্ষে কাহারও জ্ঞান নাই।" \*

#### \* औरेठ-ठ-- नगा। ३৮न।

কুলমান শান্তে লিখিত আছে যে সহম্মদ সপ্তম স্বর্গে ঈশবের পূর্ণ বিগ্রহ দর্শন করেন।

নির্কিশেষ প্রক্ষের প্রতি ভক্তি করা কি তাহার সেব করা অসম্ভব।

# শ্রীশ্রীরামকুষ্ণ উপদেশ।

ষামী ভ্ৰহ্মানন্দ সঙ্কলিছ ক

( লক্ষ্মীনারায়ণ-স্মৃতি)

देवनाथ, ५७२०।

লক্ষীনিবাস, বাগবাজার। ক্লিকাডা। ক্লিকাতা।

১২, ১৬ নং গোপালচন্দ্র নিয়োগীর লেন,

উদোধন কার্যালয় হইডে
ব্রহ্মচারী কপিল

কর্ত্তক প্রকাশিত।

All rights reserved.

ক্লিকাতা, ৬৪।১ ও ৬৪।২ নং হুকিয়া ট্রাট, ক্লিকী জিলিং ভ্রাকিস্" হইডে শ্রীকৃষ্ণচন্ত্র ঘোষ ঘারা মুদ্রিত।

## শ্রী শ্রীরামকু ফো

#### জয়তি।

অধুনাতন ধর্মাত্মদ্বিৎস্থ বন্ধবাসীর নিকট ভগরান ঞীশ্রীরামক্লফদেবের অমৃতময় উপদেশসমূহ নিত্য-পাঠা বলিয়া পরিগণিত হইতেছে। সনাতন আর্যা-यद्यंत मुन ऋजश्रीन क्षयरम উপনিষদ, यোগবাশिষ्ठे, গীতা প্রভৃতি শান্ত্রে ও পরে নানা পৌরাণিক গ্রন্থে লিপিবদ্ধ পাওয়া যায়, কিন্তু নির্ম্ন বলবাসীর অন্ত-চিন্ধায় দিন অভিবাহিত করিয়া শাস্ত্র পাঠ পূর্বক জ্ঞান-লাভ করিবার অবসর বা অধ্যবসায়, তুয়েরই বিশেষ অভাব। আমাদের বিশাস, ভগবান শ্রীত্রীমারুফদেবের অস্করন্দ মহাশিষ্য পরমারাধ্য স্বামী ব্রন্ধানন্দের নিকট হইতে প্রাপ্ত মানবক্ল্যাণকর এই উপদেশসমূহ সেই অভাব পূর্ণ করিবে ও

বাদালীর নীরস অবসাদপূর্ণ জীবনে ঈশ-প্রেমের 
ক্ষর-তরন্ধিণী শতধারে প্রবাহিত করিয়া উহাকে 
ক্ষরতময় করিয়া তুলিবে। সেই বিশ্বাসের বশবর্তী 
হইয়াই আমাদের স্বর্গগত পরমারাধ্য ধর্মপ্রাণ 
পিতৃদেব ৮লন্মীনারায়ণ দত্ত মহাশ্রের স্মৃতি-স্বরূপ 
এই গ্রন্থ ত্রিতাপ-তাপিত ক্ষেক্টী স্বজাতির হত্তে 
নিত্য-পাঠের জন্ম তদীয় অধ্য সন্তান্তর কর্তৃক 
প্রদত্ত হইল।

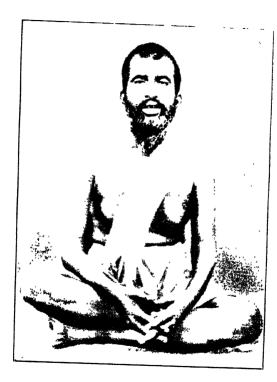
১০২০ বৈশাৰী শুক্লা-ক্রেমেশী সন্মী-নিবাস, বাগৰাজার, কলিকাতা।

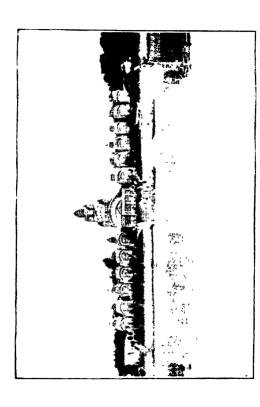
শ্রীশ্রীরামক্সফচরণে সতত প্রাণড শ্রীহরিপদ দত্ত প্র শ্রীকিরণচন্দ্র দত্ত ।

# সূচীপত্ত।

| বিষয়।                   |     | •   | र्वेश ।    |
|--------------------------|-----|-----|------------|
| আত্ম <b>ভা</b> ন         | ••• | ••• | ۵          |
| ঈশ্বর                    | ••• | ••• | •          |
| মায়া                    | ••• | ••• | ۵          |
| <b>অব</b> তার            | ••• |     | ٥¢         |
| জীবের অবস্থাভেদ          | ••• | *** | 36         |
| গুরু                     | ••• | ••• | ₹8         |
| ধর্ম উপলব্ধির বস্তু,     |     |     |            |
| পাঠ বা বিচারের বস্তু নয় |     | ••• | २३         |
| সংসার ও সাধন             | ••• | ••• | <b>૭</b> ૯ |
| সাধনের অধিকারী           | ••• | ••• | 8¢         |
| বিভিন্ন প্রকারের সাধ     | ₹   | ••• | ¢•         |
| সাধনের বিশ্ব             | ••• | ••• | 60         |
| সাধনের সহায়             | ••• | ••• | 90         |
| সাধনে অধাবসায়           | ••• | ••• | 96-        |

| বিশয়                   | •                |     | शृष्ट्रा । |
|-------------------------|------------------|-----|------------|
| ৰ্যাকুলতা               | •••              |     | <b>b</b> 8 |
| ভজি ও ভাব               | •••              | ••• | ৮৭         |
| ধ্যান                   | •••              | ••• | ۵۰         |
| শাধন ও আহার             | •••              | ••• | <b>3</b> 5 |
| ভগবৎকৃপা                | •••              | ••• | 25         |
| সি <b>দ্ধ</b> অবস্থা    | •••              | ••• | ್ಗಾ        |
| <b>শৰ্ক্ষশ্ৰদ্যৰ</b> য় | •••              | ••• | 8 • د      |
| কৰ্মফল                  | ***              |     | ۵۰۵        |
| যুগধর্ম                 | •••              | ••• | >>•        |
| ধর্ষপ্রচার              | •                | ••• | 330        |
|                         | স্চীপত্র সমাপ্ত। |     |            |





# এত্রীরামকুফ উপক্রেশ

#### আছাত্তান।

১। মামুব আপনাকে চিস্তে পার্লে ভগ-বান্কে চিস্তে পারে। "আমি কে" ভাল রূপ বিচার কর্লে দেখ্তে পাওরা যার, আমি বলে কোন ছিনিব নাই। হাভ, পা, রজ, মাংস ইজ্যাদি, এর কোন্টা আমি ? বেষন প্যাজের খোসা ছাড়াতে ছাড়াতে কেবল খোসাই বেরোর, সার কিছু থাকে না, সেই-রূপ বিচার করে আমিদ্ব বলে কিছু পাইনে। শেষে যা থাকে, সেই আত্মা— চৈতন্ম। আমার আমিত্ব দূর হ'লে ভগবান দেখা দেন।

২। ছই বকম আমি আছে; একটা পাকা আমি, আর একটা কাঁচা। আমার বাড়ী, আমার ঘর, আমার ছেলে, এগুলো কাঁচা আমি; আর পাকা আমি হচ্চে, আমি তাঁর দাস, আমি তাঁর সন্তান, আর আমি সেই নিত্য-মুক্ত জ্ঞানস্বরূপ।

৩। এক ব্যক্তি তাঁকে বলেছিলেন, "আমার এক কথায় জ্ঞান হয়, এমত উপদেশ দিন।" তিনি বলিলেন,—"ব্রহ্ম সত্যং জগির্মিথা।" এইটা ধারণা কর বলিয়া চুপ করিয়া রহিলেন। ৪। শরীর থাক্তে আমার "আমিছ" একে-বারে যায় না, একটু না একটু থাকেই;

যেমন নারিকেল গাছের বাল্তো খসে যায়, কিন্ত দাগ থাকে। কিন্তু এই সামান্ত আমিছ মুক্তপুরুষকে আবদ্ধ কর্ত্তে পারে না। ৫। নেংটা ভোভাপুরীকে পরমহংসদেব জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন যে, তোমার যে অবস্থা, ভাহাতে রোজ ধ্যান করবার আবশ্যক কি ? তোতাপুরী উত্তরে বলিয়াছিল, ঘটী যদি রোজ রোজ না মাজা যায়, তা হ'লে কলক পড়ে। নিত্য ধ্যান না করলে চিত্ত অশুদ্ধ হয়। পরমহংসদেব উত্তরে বলিলেন, যদি সোণার ঘটী হয়, তা হ'লে পড়ে না। অর্থাৎ

৬। বিচার ছই প্রকার জান্বে। অনুলোম

সচ্চিদানন্দ লাভ করিলে আর সাধনের

দরকার নাই।

ও বিলোম। যেমন খোলেরই মাঝ ও মাঝেরই খোল।

৭। আমি বোধ থাক্লে তুমি বোধও থাক্বে।

যেমন যার আলো জ্ঞান আছে, তার অন্ধকার জ্ঞানও আছে;—যার পাপ জ্ঞান আছে,
তার পুণ্য জ্ঞানও আছে;—যার ভাল বোধ
আছে, তার মন্দ বোধও আছে।

৮। যেমন পায়ে জুতা পরা থাক্লে লোকে বছনে কাঁটার উপর দিয়ে চলে যায়, তেমনি তত্তজানরূপ আবরণ পরে মন এই কটকময় সংসারে বিচরণ করতে পারে।

৯। এক জন সাধু সর্বদা জ্ঞানোঝাদ আব-ভায় থাক্তেন, কাহারও সহিত বাক্যালাপ কর্তেন না; লোকেরা তাঁকে পাগল বলে জান্ত। এক দিন লোকালয়ে এসে ভিক্ষা করে এনে একটা কুকুরের উপর বসে সেই ভিক্ষার নিজে খেতে লাগ্লেন ও কুকুরকে খাওয়াতে লাগ্লেন। তাই দেখে অনেক লোক সেখানে এসে উপস্থিত হল, এবং তাদের মধ্যে কেহ কেহ তাঁহাকে পাগল বলে উপহাস কর্তে লাগ্ল। এই দেখে সেই সাধুলোকদিগকে বল্তে লাগ্লেন, তোমরা হাসিতেছ কেন ?

> বিষ্ণুপরি স্থিতো বিষ্ণুঃ বিষ্ণুঃ খাদতি বিষ্ণবে। কথং হসসি রে বিষ্ণো সর্ব্বং বিষ্ণুময়ং জগৎ॥

### ঈশ্বর।

১। ভগবান্ সকলকার ভিতর কিরূপে বিরাজ করেন জান ? যেমন চিকের ভিতর বড়-লোকের মেয়েরা থাকে। তারা সকলকে দেখ্তে পায়, কিন্তু তাদের কেউ দেখ্তে পায় না; ভগবান্ ঠিক সেইরূপে বিরাজ কর্ছেন।

২। প্রদীপের শ্বভাব আলো দেয়, কেউ বা তাতে ভাত রাঁধ্ছে, কেউ জাল কর্ছে, কেউ তাতে ভাগবত পাঠ কর্ছে; সে কি আলোর দোষ অর্থাৎ কেউ ভগবানের নামে মুক্তি চেফা কর্ছে, কেউ চুরি কর্তে চেফা কর্ছে, সে কি ভগবানের দোষ ? ৩। যার যেমন ভাব, তার তেম্নি লাভ।
ভগবান্ কল্লভক; তাঁর কাছে যে যা চায়, সে
তাই পায়। গরীবের ছেলে লেখাপড়া শিখে
হাইকোর্টের জল হয়ে মনে করে. "আমি বেশ
আছি"—ভগবান্ও তখন বলেন, "তুমি বেশ
থাক।" তার পর যখন সে পেন্সন নিয়ে ঘরে
বসে, তখন সে বৃক্তে পারে, এ জীবনে
কল্লম কি ? ভগবান্ও তখন বল্বেন, তাই ত,
তুমি কল্লে কি ?"

8। ব্রহ্ম ও শক্তিতে অভেদ; ব্রহ্ম যখন নিব্রিয় অবস্থায় থাকেন, তখন তাঁথাকে শুদ্ধ ব্রহ্ম বলে, আর যখন সৃষ্টি স্থিতি প্রেলয় ইত্যাদি করেন, তখন তাঁথার শক্তির কাজ বলে।

৫। সাকার এবং নিরাকার কিরূপ জান १ যেমন জল আর বরফ। যখন জল জমাট বেঁধে থাকে. তখনই সাকার; আর যখন গলে জল হয়, তখনই নিরাকার। ৬। যিনিই হয়েছেন সাকার, তিনিই নিরাকার। ভজের কাছে ডিনি সাকাররূপে আবির্ভাব হয়ে দর্শন দেন। যেমন মহা-সমুজ, কেবল অনস্ত জল রাশি, কুল কিনারা কিছুই নাই, কেবল কোথাও কোথাও বেশী ঠাগুায় জ্বমে গিয়ে বর্ফ হয়েছে দেখা যায়। সেইরূপ ভক্তের ভক্তিহিমে সাকার রূপে দর্শন হয়। আবার সূর্য্য উঠলে, যেমন বরফ গলে যায়, ও পূর্বের স্থায় যেমন জল ভেমনি হয়ে থাকে. তেমনি জ্ঞানসূষ্য উদয় হলে

সেই সাকাররূপ বরফ গলে জল হয়ে যায় ও সব নিরাকার হয়।

#### STATI

১। মায়ার স্বভাব কেমন জান ? যেমন জালের পানা। ঢেইয়ে দিলে সব পানা সরে গেল। আবার একটু পরেই আপনা আপনি পুরে এল। তেমনি যতক্ষণ বিচার কর, সাধুসক্ষ কর, যেন কিছুই নাই। একটু পরেই বিষয়বাসনা আবরণ করে।
২। সাপের মুখে বিষ আছে, সে যখন আপনি খায় তখন তার বিষ লাগে না, কিন্তু যখন অক্তাকে খায়, তখন বিষ লাগে।

তেম্নি ভগবানে মায়া আছে বটে, কিন্তু তাঁকে মুগ্ধ কর্তে পারে না, অন্তকে সে মায়ায় মুগ্ধ করে।

৩। যাহাকে ভূতে পায়, সে যদি জান্তে পারে যে, তাকে ভূতে পেয়েছে, তা হ'লে ভূতে পালিয়ে যায়। মায়াচ্ছন্ন জীব যদি একবার ঠিক জান্তে পারে যে, তাকে মায়ায় আচ্ছন্ন করেছে, ভা হ'লে মায়া তার নিকট থেকে তখনই পালায়।

৪। জীবাত্মা প্রমাত্মার মধ্যে এক মায়া আবরণ আছে। এই মায়া আবরণ না সরে গেলে প্রস্পরের সাক্ষাৎ হয় না। যেমন অত্যে রাম, মধ্যে সীতা, এবং পশ্চাতে লক্ষ্মণ। এস্থলে রাম প্রমাত্মা ও লক্ষ্মণ

জীবাত্মা সরপ। মধ্যে জানকী মায়া আবরণ হয়ে রয়েছেন। যতক্ষণ মা জানকী মধ্যে থাকেন, ততক্ষণ লক্ষ্মণ রামকে দেখতে পান না। জানকী একটু সরে পাশ কাটালে তখন লক্ষ্মণ রামকে দেখতে পান। ৫। মায়া ছুই প্রকার—বিদ্যা এবং অবিদ্যা। •তাহার মধ্যে বিদ্যামায়া তুই প্রকার। বিবেক এবং বৈরাগ্য: এই বিদ্যামায়া আশ্রয় করে জীব ভগবানের শরণাপন্ন হয়। আর অবিদ্যা-মায়া ছয় প্রকার—কাম, ক্রোধ, লোভ, মোহ, মদ এবং মাৎসর্য্য। অবিদ্যামায়া আমি ও আমার জ্ঞানে মনুষ্যদিগকে বদ্ধ করে রাখে। কিন্তু বিদ্যামায়ার প্রকাশে জীবের অবিদ্যা একেবারে নাশ হয়ে যায়।

৬। যেমন যতক্ষণ জল ঘোলা থাকে, তত-ক্ষণ চল্দ্র সূর্য্যের প্রতিবিম্ব তাহাতে ঠিক ঠিক দেখা যায় না; তেমনি মায়া অর্থাৎ আমি এবং আমার এই জ্ঞান যতক্ষণ না যায়, ততক্ষণ আত্মার সাক্ষাৎকার ঠিক ঠিক হয় না।

৭। যেমন স্থ্য পৃথিবীকে আলো ক'রে রেখেছেন, কিন্তু সামাক্ত এক খণ্ড মেঘ এসে যদি সম্মুখে আবরণ করে ফেলে, তা হলে আর স্থ্য দৃষ্টিগোচর হয় না; সেইরপ সর্ক্ব্যাপী ও সর্ক্সাক্ষিম্বরপ সচিদানন্দকে আমরা সামাক্ত মায়া আবরণ বশতঃ দেখিতে পাইতেছি না।

৮। পানাপুক্রে নেবে যদি পানাকে সরিয়ে

দাও আবার তখনি এদে যুটে; সেই রকম मार्यास्क केटन मिरलंख व्यावात मार्या अस्म যুটে। তবে যদি পানাকে সরিয়ে দিয়ে বাঁশ বেঁধে দেওয়া যায়, তা হলে আর বাঁশ ঠেলে আস্তে পারে না, সেই রক্ম মায়াকে সরিয়ে দিয়ে জ্ঞান ভক্তির বেড়া দিতে পারলে আর মায়া তাহার ভিতর আসতে পারে না। স্চিদানন্দই কেবল মাত্র প্রকাশ থাকেন। । দক্ষিণেশরের ঠাকুরবাড়ীর নহবত-খানার উপর একটি সাধু আসিয়া কিছুদিন বাস করিয়াছিলেন। সাধু সেই ঘরে কাহারও সহিত বাক্যালাপ ইত্যাদি কিছু না করিয়া সর্বদা ধ্যান ধারণা করিতেন। একদিন হঠাৎ মেঘ উঠিয়া চারিদিক অন্ধকার করিয়া

ফেলিল। কিছুক্ষণ পরে একটা ঝডের মত খুৰ বাতাস এসে মেঘগুলিকে আবার সরাইয়া **पिन। माधु छाटे (पर्थ घत (थरक (वित्राः** এসে উক্ত নহবতখানার বারাণ্ডায় দাঁড়িয়ে খুব হাসি ও নৃত্য করিতে লাগিলেন। তাহা দেখিয়া ঠাকুর জিজাসা করিলেন, "তুমি ত ঘরের মধ্যে চুপ চাপ করে বসে থাক, আজ এত আনন্দ নৃত্যাদি করিতেছ কেন ?" সাধু ব**লিলেন, "সংসারকা মায়া এয়সাহি তায়"**। প্রথমে পরিষ্কার আকাশ হঠাৎ মেঘ আসিয়া অন্ধরার করিয়া ফেলিল, আবার কিছুক্ষণ প্রেই যাহা ছিল, তাহাই রহিল।

#### অবতার।

১। বড় বড় বাহাছরী কাঠ যখন ভেসে আসে, তখন কত লোক তার উপরে চড়ে চলে যায়। তাতে সে ডোবে না। সামাশ্র একখানা কাঠে একটা কাক বস্লে অম্নি ডুবে যায়। তেমনি যখন অবতারাদি আসেন, কত শত লোকে তাঁকে আশ্রয় কোরে তরে যায়। সিদ্ধ লোক নিজে কটে স্টে

২। রেলের ইঞ্জিন্ আপ্নি চলে যায় ও কত মাল-বোঝাই গাড়ী টেনে নিয়ে যায়; অবতারেরাও সেই রকম সহস্র সহস্র লোক-দের ইশ্বরের নিকট নিয়ে যান।

## জীবের অবস্থাডেদ।

১। মামুষ যেমন বালিদের খোল: বালিসের উপরে দেখ্তে কোনটা লাল কোনটা কালো: কিন্তু সকলের ভিতরে সেই একই তুলো। মানুষ দেখুতে কেউ স্থন্দর, কেউ কালো; কেউ সাধু, কেউ অসাধু; কিছ সকলের ভিতর সেই এক ঈশ্বরই বিরাজ করছেন। ২। সং ও অসং লোকের স্বভাব কিরূপ बान ? यमन कूला ७ ठालूनी। कुलात স্বভাব মন্দ ফেলে ভাল রাখা; আর চালুনীর কায-ভাল ফেলে মন্দ রাখা। তেমনি সং

লোক মন্দ ফেলে ভাল ও অসং লোক ভাল ফেলে মন্দ গ্রহণ করে।

৩। তুরকম মাছি আছে। এক রকম মধু-মাছি; তারা মধু ভিন্ন আর কিছু খায় না। আর এ মাছিগুলো মধুডেও বসে; আর যদি পচা ঘা পায়, তখনি মধু ফেলে পচা ঘায়ে গিয়ে বলে। সেই রকম হুই প্রকৃতির লোক আছে:—যারা ঈশ্বরানুরাগী, তারা ভগবানের কথা ছাড়া অফ্র প্রসঙ্গ করতেই পারে না। আর যারা সংসারাসক্ত জীব, তারা ঈশ্বরীয় কথা শুন্তে শুন্তে যদি কেহ কাম-কাঞ্চনের কথা কয়, তা হ'লে ঈশরীয় কথা ফেলে তথনই ভাহাতে মত্ত হয়।

৪। বন্ধ জীব হরিনাম আপনিও শোনে না,

পরকেও শুন্তে দেয় না, ধর্ম ও ধার্ম্মিকদের নিন্দা কর্তে থাকে; কেহ ধ্যান ধারণা কর্ষে তাকে নানা প্রকার ঠাট্টা করে। ৫। যেম্ন কুমীরের গায়ে অস্ত্র মার্লে অস্ত্র ঠিক্রে প'ড়ে যায়—তার গায়ে কিছুতেই লাগে না, তেমনি বন্ধ জীবের কাছে ধর্মাকথা

যতই বল না কেন, কিছুতেই তাদের প্রাণে

লাগাতে পারবে না।

৬। সূর্য্যের কিরণ সব জায়গায় সমান পড়্লেও জলের ভিত্তর, আর্শিতে ও সকল স্বচ্ছ জিনিসের ভিত্তর বেশী প্রকাশ দেখায়। ভগবানের বিকাশ সকল ফুদরে সমান হ'লেও সাধুদের ফুদয়ে বেশী প্রকাশ দেখ্তে পাওয়া যায়।

৭। সকল পিঠের এঠেল এক প্রকার হলেও পুরের যেমন প্রভেদ থাকে, কাহারও ভিতর নারকেলের পুর, কাহারও ভিতর ক্ষীরের পুর ইত্যাদি; সেইরূপ মান্তুষ সব একজাতীয় হলেও গুণে স্বতন্ত্র হয়ে পডে। ৮। জল সব নারায়ণ বটে, কিন্তু সকল জল পান করা যায় না। সকল স্থানে ঈশ্বর আছেন বটে. কিন্তু সকল জায়গায় যাওয়া যায় না। যেমন কোন জলে পা ধোওয়া যায়, কোন জলে মুখ ধোতথা যায়, কোন জল বা খাওয়া যায়, আবার কোন কোন জল ছোঁয়া পর্যান্ত যায় না, তেমনি কোন কোন জায়গায় যাওয়া যায় ও কোন জায়গায় দুর থেকে গভ কোরে পালাতে হয়।

৯। বাঘের ভিতরও ঈশর আছেন সত্য বটে, কিন্তু বাঘের সমূধে যাওয়া উচিত নয়। কুলোকের মধ্যেও ঈশর আছেন সত্য, কিন্তু কুলোকের সঙ্গ করা উচিত নয়।

১০। গুরু এক শিষাকে উপদেশ দিয়ে বল্লেন, সকল পদার্থ ই নারায়ণ, শিষ্যও তাই বুঝ লেন। একদিন পথের মধ্যে একটা হাতী আস্ছিল, উপর হ'তে মাহুত বল্লে, "সরে যাও"। শিশ্ব ভাব্লে, আমি সরে যাব কেন 

শ্ আমিও নারায়ণ, হাতীও নারায়ণ, নারায়ণের কাছে নারায়ণের ভয় কি ? সে সরল না। শেষে হাতী শুঁড়ে ধরে তাকে দুরে ফেলে দিলে, তাতে তার বড় ব্যাথা লাগ্লো। পরে সে গুরুর কাছে এসে

সমস্ত ঘটনা জানালে। গুরু বল্লেন, ভাল বলেছ-ত্রমিও নারায়ণ, হাতীও নারায়ণ, কিন্ত উপর থেকে মাততরূপে নারায়ণ ভোমাকে সাবধান হ'তে বলেছিল, তুমি মাহুত নারায়ণের কথা শুনলে না কেন ? ১১। সংএর রাগ কি রকম জান গ যেমন জলের দাগ; জলে একটা দাগ দিলে তখনই যেমন আবার মিলিয়ে যায়: তেমনি সংএর রাগ হয়, আর তথনি থেমে যায়। ১২। ব্রাহ্মণের ঘরে জন্মিলে সব ব্রাহ্মণ হয় বটে, কিন্তু কেউ খুব পণ্ডিত হয়, কেউ ঠাকুর পূজা করে, কেউ বা ভাত রাঁধে এবং কেউ বা বেশ্যার দ্বারে গডাগডি যায়। ১৩। যেমন কষ্টি পাথরে সোণা কি পিতল দাগ দেওয়া মাত্র ধরা থায় তেমনি ভগবানের নিকট সরল কিংবা কপট পরীক্ষা হইয়া থাকে।

১৪। মান্থ্য ছই প্রকার; মান্থ্য ও মান্ত্য। বাঁহার। ভগবানের জন্ম ব্যাকুল, তাঁদের মানত্য বলে, আর যাহারা কামিনীকাঞ্নরূপ বিষয় নিয়ে মত, তাহার। সব সাধারণ মানুষ।

১৫। বদ্ধ সংসারী লোকের কিছুতেই আর

হঁষ হয় না। সংসারে নানা হৃঃখ কফ ও

বিপদে পড়েও তবু তাদের চৈতক্ত হয় না।

যেমন উট কাঁটা ঘাস খেতে ভালবাসে, খেতে
খেতে মুখ দিয়ে রক্ত দরদর করে পড়ে,
তবুও সে কাঁটা ঘাস খেতে ছাড়বে না।

তেমনি সংসারী লোকেরা কত যে শোক তাপ পায়, কিছুদিনের পরই আবার যেমন তেমনি।

১৬। মুখহল্সা, ভেতরবুঁদে, কানতুল্সে, দীঘল-ঘোমটা নারী। (আর) পানাপুকুরের ঠাণ্ডা জল বড় মনদকারী।

এই রকম লক্ষণ যাদের আছে, সেই সব লোকের কাছ থেকে সাবধান থাকবে।

#### (केंद्रक ।

১। গুরু এক, কিন্তু উপগুরু অনেক হ'তে পারে। যাঁর কাছে কিছু শিক্ষা পাওয়া যায়, তাঁকেই উপগুরু বলা যেতে পারে। ভাগ-বতে আছে, অবধৃত এইরূপে ২৪টী উপগুরু করেছিল।

২। একদিন মাঠের উপর দিয়ে যেতে যেতে অবধৃত দেখুতে পেলে, সাম্নে ঢাক ঢোল বাজাতে বাজাতে খুব জাঁক জমক কোরে একটা বর আস্ছে, আর এক দিকে এক ব্যাধ একমনে আপনার লক্ষ্যের দিকে চেয়ে আছে, এত জাঁক কোরে যে বর আস্ছে, সে দিকে একবার চেয়েও দেখছে না। অবধৃত সেই ব্যাধকে নমস্বার কোরে বল্লে, তুমি আমার গুরু। যখন আমি ভগ-বানের ধ্যানে বস্ব, তখন যেন তাঁর প্রতি ঐরপ লক্ষ্য থাকে।

৩। একজন মাছ ধর্ছে, অবধৃত তার কাছে গিয়ে জিজ্ঞাসা কর্লে, ভাই! অমুক জায়গা কোন পথ দিয়ে যাব ? সে ব্যক্তির ফাংনায় তখন মাছ খাচেচ, সে তার কথায় কোন উত্তর না দিয়ে এক মনে মাছের দিকে তাকিয়ে রইল। মাছ গেঁথে তখন পেছন ফিরে বল্লে, আপনি কি বলছেন ? অবধৃত প্রণাম কোরে বল্লে, আপনি আমার গুরু, আমি যথন আপনার ইফ্টের ধ্যানে বসব. তখন যেন ঐরপ কায় শেষ না কোরে অক্সদিকে মন না দিই।

8। একটা চিল একটা মাছ মুখে কোরে আস্ছে, ভাই দেখে শত শত কাক চিল তার পেছনে লাগ্লো, তাকে ঠুক্রে কাম্ড়ে

বিরক্ত কোরে কেড়ে নেবার চেফা করলে। সে যেখানে যায়, সব কাক চিলগুলো চেঁচাতে চেঁচাতে তার পেছনে যেতে আরম্ভ করলে; শেষে সে বিরক্ত হয়ে মাছটা ফেলে দিলে: আর একটা চিল যেমন এসে নিলে, সব কাক চিলগুলো প্রথম চিলটাকে ছেড়ে তার পেছনে যেতে লাগ্লো। প্রথম চিলটা নিশ্চিন্ত হ'য়ে এক গাছের ডালে চুপ কোরে বসে রইলো। অবধৃত সেই চিলের নিরাপদ অবস্থা দেখে প্রণাম কোরে বল্লে, এ সংসারে উপাধি ফেলে দিতে পাল্লেই শান্তি, নতুবা মহা বিপদ। ে। একটা জলাশয়ে এক বক আন্তে আন্তে একটা মাছের দিকে লক্ষ্য কোরে ধরতে যাচ্চে, পেছনে এক ব্যাধ সেই বকটাকে লক্ষ্য কর্ছে, কিন্তু বক সে দিকে জ্রাক্ষেপ কর্ছে না। অবধৃত সেই বককে নমস্কার কোরে বল্লে, আমি যখন ধ্যান কর্ত্তে বস্ব, তখন যেন ঐ রকম পেছনে চেয়ে না দেখি।

৬। "গুরু মিলে লাক লাক, চেলা না মিলে
এক।" উপদেষ্টা অনেক পাওয়া যায়, কিন্তু
উপদেশ মত কার্য্য করে, এরূপ লোক অতি
অল্প মিলে।

৭। যদি কাহারও ঠিক ঠিক অনুরাগ আসে ও সাধন ভজনের প্রয়োজন মনে করে, তা হলে নিশ্চয়ই তিনি তাহার সদ্গুরু যুটিয়ে দেন। গুরুর জন্ম সাধকের চিন্তা কর্বার দরকার নাই।

৮। বৈছ তিন প্রকার; উত্তম, মধ্যম ও

অধম। যে বৈছ এসে কেবল নাডী টিপে ঔষধ খেয়ো বলে চলে যায়, রোগী ঔষধ থেলে কি না খেলে আর কোন খোঁজ খবর না নেয়, সে অধম বৈছা। আর যে বৈছ রোগী ঔষধ খাচেচ না দেখে অনেক মিষ্টি কথায় বুঝায় ও ঔষধ খেলে ভাল হবে ইত্যাদি বলে, সে মধ্যম বৈষ্ঠ। আর যে বৈজ রোগী কিছুতেই ঔষধ খাচ্চে না দেখে বুকে হাঁটু দিয়ে জোর করে ঔষধ খাওয়ায়, সেই উত্তম বৈছা। সেইরূপ যে গুরু বা আচার্যা ধর্ম্ম শিক্ষা দিয়ে শিষ্যের কোন খোঁজ খবর না নেন. সে গুরু বা আচার্য্য অধম: আর যিনি শিশুদের মঙ্গলের জন্ম বার বার বুঝাইতে থাকেন, যাতে তাঁর উপদেশ সব

ধারণা কর্তে পারে ও ভালবাসা দেখান, তিনি মধ্যম গুরু। আর শিষ্যেরা ঠিক ঠিক গুন্ছে না বা পালন কর্ছে না দেখে যে আচার্য্য খুব জোর জবরদন্তি পর্যান্ত করেন, তিনি উত্তম আচার্য্য।

# **ধর্ম** উপলব্ধি**র বস্তু**, পাঠ বা বিচারের বস্তু নয়।

১। শাস্ত্র বিচার কডদিন দরকার জান ? যতদিন না সচ্চিদানন্দ সাক্ষাংকার হন। যেমন ভ্রমর, যতক্ষণ না ফুলে বসে ততক্ষণ শুণগুণ কর্তে থাকে, আর যথন ফুলের উপর বসে মধুপান করতে থাকে তখন একে-বারে চুপ, কোনও শব্দ করে না। ২। একদিন স্বগীয় মহাত্মা কেশবচন্দ্র সেন দক্ষিণেশ্বরে পরমহংসদেবের নিকট গিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, অনেক পণ্ডিত লোক বিস্তর শাস্ত্রাদি পাঠ করেন, কিন্তু তাঁদের জ্ঞানলাভ হয় না কেন গ পরমহংসদেব উত্তরে বলিলেন, যেমন চিল, শুকুনি অনেক উচুতে উড়ে, কিন্তু তাদের দৃষ্টি থাকে গোভাগাড়ে, তেমনি অনেক শাস্ত্র পাঠ করলে কি হবে ? তাহাদের মন সর্ববদা কাম-কাঞ্চনে আসক্ত থাকবার দরুণ জ্ঞানলাভ করতে পারে না। ৩। ঠাকুর বলিতেন,—গ্রন্থ নয় গ্রন্থ—গাঁট। ৰিবেক বৈরাগ্যের সহিত বই না পড়লে. পুস্তকপাঠে দান্তিকতা, অহন্ধারের গাঁট বাড়িরা যায় মাত্র।

৪। পরমহংসদেব কোন এক তার্কিক লোককে
বলেছিলেন, যদি এক কথায় বৃঝ্তে পার ত
আমার কাছে এস, আর খুব তর্ক যুক্তি
কোরে যদি বৃঝ্তে চাও, ত কেশবের
(কেশবচন্দ্র সেন) কাছে যেও।

৫। যেমন খালি গাড়ুতে জল ভর্তে গেলে,
ভক্ ভক্ কোরে শব্দ হয়, কিন্তু ভরে গেলে
আর শব্দ হয় না, তেম্নি যার ভগবান্ লাভ
হয়নি, সেই ভগবান্ সম্বন্ধে নানা গোল করে,
আর যে তাঁর দর্শনলাভ করেছে, সে স্থির
হয়ে ঈশ্রানন্দ উপভোগ করে।

৬। বিবেক বৈরাগ্য না থাক্লে শান্ত পড়া

মিছে। বিবেক বৈরাগ্য ছাড়া ধর্মলাভও হয় না। এইটা সং আর এইটা অসং বিচার কোরে সম্বস্ত গ্রহণ করা, আর দেহ আলাদা আর আত্মা আলাদা এইরূপ বিচার-বৃদ্ধির নাম বিবেক; বিষয়ে বিভৃষ্ণার নাম বৈরাগ্য।

৭। পাঁজিতে বিশ আড়া জল লেখা আছে, কিন্তু পাঁজি নেঙ্ড়ালে এক কোঁটাও বেরোয় না; তেমনি পুঁথিতে অনেক ধর্মকথা লেখা আছে,—শুধু পড়্লে ধর্ম হয় না—সাধন চাই।

দ। এক বাগানে ছন্ধন লোক বেড়াঙে গিছ্লো; তার ভিতর যার বিষয়-বৃদ্ধি বেশী, দে বাগানে ঢুকেই কটা আম গাছ, কোন্ গাছে কত আম হয়েছে, বাগানটীর কত দাম হ'তে পারে ইত্যাদি নানা রকম বিচার কর্তে লাগলো। আর একজন বাগানের মালীকের সঙ্গে আলাপ ক'রে গাছতলায় ব'সে একটা ক'রে আম পাড়তে লাগ্লো আর খেতে লাগলো। বল দেখি কে বৃদ্ধিমান ? আম খাও, পেট ভরবে, কেবল পাতা গুণে অত হিসাব কিতাব ক'রে লাভ কি ? যাঁরা জ্ঞানা-ভিমানী, তাঁরা শাস্ত্রমীমাংসা তর্কযুক্তি নিয়েই ব্যস্ত থাকেন: বুদ্ধিমান্ ভক্তেরা ভগবানের কুপা লাভ ক'রে এ সংসারে প্রমানন্দ ভোগ করেন।

৯। যেমন হাটের বাহিরে থেকে দাঁড়িয়ে কেবল একটা হো হো শব্দ শুনা যায়, কিন্তু যতক্ষণ ভিতরে প্রবেশ না করে, সেই হো হো শব্দ স্পষ্টরূপে বোঝা যায় না। ভিতরে প্রবেশ ক'রে দেখে কেট বা দর দস্তর কচে. কেউ বা পয়সা দিচ্ছে আর জিনিষ কিনছে ইত্যাদি। তেমনি ধর্মজগতের বাইরে থেকে ধর্মের ভাব কিছু বুঝ তে পারে না। ১০। সব জিনিষ উচ্চিষ্ট হয়েছে, কেবল এক ব্ৰহ্ম বস্তু আজ পৰ্যাস্থও উচ্ছিফ্ট হন নাই। বেদ পুরাণ ইত্যাদি সব মানুষের মুখ দিয়ে বের হয়ে উচ্ছিষ্ট হয়েছে, কিন্তু আজ পর্য্যস্ত ব্রহ্ম যে কি বস্তু, তা কেউ মুখে বলতে পারে নাই।

## সংসার ও সাধন।

১। লুকোচুরি খেলায় যেমন বুড়ী ছুঁলে চোর হয় না, সেই রকম ভগবানের পাদপদ্ম ছুঁলে আর সংসারে বদ্ধ হয় না। যে বুড়ী ছুঁয়েছে, তাকে আর চোর কর্বার যো নাই। সংসারে সেই রকম যিনি ঈশ্বরকে আশ্রয় করেছেন, তাঁকে আর কোন বিষয়ে আবদ্ধ কর্তে পারে না।

২। পাড়াগেঁয়ে মাছ ধর্বার বিলের ধারে এবং মাঠে ঘুনি পাতে। ঘুনির ভিতর চিক চিক ক'রে জল যায় দেখে ছোট ছোট মাছ-গুলি আনন্দে তার ভিতর চলে যায়, তারা আর বার হ'তে পারে না, সেইখানে আট্কে যায়, পরে একেবারে প্রাণে মরে। ছটো একটা মাছ ঘুনির নিকটে গিয়ে ঐ দেখে একেবারে লাফিয়ে অস্থা দিকে চলে যায়। সংসারেরও বাহা চাকচিক্য দেখে লোক সাধ ক'রে প্রবেশ করে, পরে মায়া মোহে জড়িয়ে ছঃথ কটি পেয়ে নাশ পায়; আর যাঁরা এই সব দেখে কামকাঞ্চনে আসক্ত না হ'য়ে ভগবানের পাদপদ্ম আশ্রয় করেন, তাঁরাই যথার্থ স্থাও আনন্দ পান।

৩। এক ব্যক্তি জিজ্ঞাসা করিলেন, "সংসারে থেকে ঈশ্বর উপাসনা কি সন্তব ?" পরমহংসদেব একটু হাসিয়া বলিলেন, "ও দেশে
দেখেছি, সব চিঁড়ে কোটে; একজন স্ত্রীলোক
এক হাতে টেকির গড়েশ্ব ভেতর হাত দিয়ে

নাড়্ছে, আর এক হাতে ছেলে কোলে নিয়ে মাই খাওয়াচ্ছে. ওর ভেতর আবার খদ্দের আস্ছে, তার সঙ্গে হিসাব করছে, "তোমার কাছে ওদিনের এত পাওনা আছে, আজকের এত দাম হ'লো"। এই রকম সে সব কায কচ্ছে বটে, কিন্তু তার মন সর্বাক্ষণ টেকির , মুষলের দিকে আছে ; সে জানে যে ঢেঁকিটী হাতে পড়ে গেলে হাতটা জনমের মত যাবে। সেইরূপ সংসারে থেকে সকল কায় কর: কিন্তু মন রেখো তাঁর প্রতি। তাঁকে ছাড়লে সব অনর্থ ঘটুবে। ৪। সংসারের মধ্যে বাস ক'রে যিনি

সাধনা কর্তে পারেন, তিনিই ঠিক বীর সাধক। বীরপুরুষ যেমন মাথায় বোঝা নিয়ে আবার অক্স দিকে তাকাতে পারে, বীর সাধক তেম্নি এ সংসারের বোঝা ঘাড়ে ক'রে ভগবানের পানে চেয়ে থাকে।

 ৫। বাউল যেমন গৃই হাতে গুরকম বাজনা বাজায় ও মুখে গান করে, হে সংসারী জীব ! তোমরাও হাতে সমস্ত কায কর্ম কর, কিন্তু মুখে সর্বাদা ঈশ্বরের নাম জপ কর্তে ভুলো না।

৬। নষ্ট ত্রীলোক যেমন আত্মীয় স্বঞ্নের মধ্যে থেকে সংসারের সব কায় করে, কিন্তু তার মন পড়ে থাকে উপপতির উপর, সে কায় কর্তে কর্তে সর্বদা ভাবে যে, কখন্ তার সঙ্গে দেখা হবে: তোমারও, সংসারের কায কর্তে কর্তে, মন সর্বদ। যেন ভগবানের দিকে পড়ে থাকে।

৭। নির্লিপ্তভাবে সংসার করা কি রকম জান ? পাঁকাল মাছের মতন। পাঁকাল মাছ যেমন পাঁকের মধ্যে থাকে, কিন্তু তার গায়ে পাঁক লাগে না।

৮। দাঁড়িপাল্লার যে দিক্ ভারি হয়, সেই
দিক্ ঝুঁকে পড়ে, আর যে দিক্ হাল্কা হয়,
সেই দিক্ উপরে উঠে যায়। মান্থবের মন
দাঁড়িপাল্লার ক্যায়, তার এক দিকে সংসার,
আর এক দিকে ভগবান্। যার সংসার, মান
সন্ত্রম ইত্যাদির ভার বেশী হয়, তার মন
ভগবান্ থেকে উঠে গিয়ে সংসারের দিকে
ঝুঁকে পড়ে, আর যার বিবেক বৈরাগ্য ও

ভগবদ্ধক্তির ভার বেশী হয়, তার মন সংসার থেকে উঠে গিয়ে ভগবানের দিকে ঝুঁকে পড়ে।

৯। একজন সমস্ত দিন ধরে আকের ক্ষেতে জল ছেঁচে দিয়ে শেষে ক্ষেতে গিয়ে দেখ লে যে, এক ফোঁটা জল ক্ষেতে যায়নি; দুৱে কতকঞ্লো গওঁ ছিল, তা দিয়ে সমস্ত জল . অন্য দিকে বেরিয়ে গেছে। সেই রকম যিনি বিষয়বাসনা, সাংসারিক মান সম্ভ্রম ইত্যাদির দিকে মন রেখে সাধনা করেন. তিনি যদি সারাজীবন ঈশর উপাসনা করেন, শেষে দেখ্তে পাবেন যে, ঐ সকল বাসনারূপ ছেঁদা দিয়ে তাঁর সমুদায় বেরিয়ে গেছে।

১০। বালক যেমন এক হাত দে খোঁটা ধ'রে
বন্ বন্ করে ঘুর্তে থাকে, একবারও ভয়
করে না, কিন্তু তার মন সেই খোঁটার দিকে
সর্বাদা পড়ে আছে: সে মনে জানে যে,
খোঁটাটা ছাড়্লেই আমি পড়ে যাব:
সংসারেও সেই রকম, ভগবানের দিকে মন
• রেখে সকল কায কর, কিন্তু মন যেন ভাঁর
প্রতি সর্বাদা থাকে; ভা হ'লে নিরাপদে
থাক্বে।

১১। সংসারে সুথের লোভে অনেকে ধর্ম কর্ম করে থাকে, একটু ছঃখ কফী পেলে কিন্তা মর্বার সময় তারা সব ভুলে যায়; যেমন টিয়া পাখী এম্মে সমস্ত দিন রাধাকৃষ্ণ বলে, কিন্তু বেড়ালে যখন ধরে, তখন রাধাকৃষ্ণ ভূলে গিয়ে নিজের বোল ক্যা ক্যা কর্তে থাকে।

১২। জলে নৌকা থাকে ক্ষতি নাই, কিন্তু নৌকার ভিতর যেন জল না ঢোকে. তা হ'লে ডুবে যাবে। সাধক সংসারে থাকুক ক্ষতি নাই, কিন্তু সাধকের মনের ভিতর যেন সংসারভাব না থাকে।

১০। সংগার কেমন? যেমন আমজা— শস্তের সঙ্গে খোঁজ নেই, কেবল আঁটি আর চামড়া; খেলে হয় অমুশূল।

১৪। যেমন কাঁঠাল ভাঙ্গতে গেলে আগে বেশ ক'রে হাতে তেল মেখে নেয়, তা হলে আর তার হাতে কাঁঠালের আঠা লাগে না; তেমনি এই সংশাররূপ কাঁঠালকে যদি জ্ঞান- রূপ তেল হাতে মেখে সম্ভোগ করা যায়, তা হলে কামিনীকাঞ্চনরূপ আঠার দাগ তার মনে লাগ্তে পার্বে না।

১৫ ! সাপকে ধর্তে গেলে তথনই তাকে দংশন ক'রে দিবে, কিন্তু যে ব্যক্তি ধূলোপড়া জানে, সে সাতটা সাপকে ধরে গলায় জড়িয়ে বেশ থেলা দেখাতে পারে । তেমনি বিবেক বৈরাগ্যরূপ ধূলোপড়া শিখে যদি সংসার করে, তাকে আর সাংসারিক মায়া মমতায় আবদ্ধ কর্তে পারে না ।

১৬। ভিতরে যার যে ভাব থাকে, তার কথাবার্ত্তায় তা বেরিয়ে পড়ে; যেমন মূলো থেলে, তার ঢেঁকুরে মূলোর গন্ধ বেরোয়া তেমনি সংসারী লোকেরা সাধুসঙ্গ কর্তে এসে বিষয়ের কথাই বেশী কয়ে থাকে।

১৭। মনই সব জান্বে। জ্ঞানই বল আর

অজ্ঞানই বল, সবই মনের অবস্থা। মান্ত্র্ব

মনেই বদ্ধ ও মনেই সুক্ত, মনেই সাধু এবং

মনেতেই অসাধু, মনেই পাপী ও মনেই
পুণ্যবান্। সংসারী জীব মনেতে সর্ব্বদা।

ভগবান্কে শারণ মনন কর্তে পার্লে

তাদের আর অন্য কোন সাধনের দরকার

হয় না।

১৮। জ্ঞান লাভ হলে তারা সংসারে কি রকম ভাবে থাকে জান ? যেমন সার্গির ঘরে বসে থাক্লে ভিতরের ও বাহিরের ছুইই দেখ্তে পায়। ১৯। গীতা পড়্লে যা হয়, আর দাদশ বার 'গীতা'শব্দ উচ্চারণ কর্লে তাই বুঝায়। যেমন গী তাগী তাগী তাগী। কিনা হে জীব, সব ত্যাগ করে ভগবানের পাদপদ্ম আশ্রয় কর।

## সাধনের অধিকারী।

১। যেমন আম, পেয়ারা ইত্যাদি আস্ত ফল ঠাকুরের সেবায় ও সকল কাযে লাগ্তে পারে, কিন্তু একবার কাকে ঠুক্রে দাগি কর্লে, আর দেবসেবায় সে ফল দেওয়া যায় না, ব্রাহ্মণকৈ দান করা যেতে পারে না, আপনি খাওয়া উচিত নয়; সেইরূপ পবিত্র-হৃদয় বালক ও যুবাদের ধর্ম-পথে লয়ে যাবার চেষ্টা করা উচিত। কেননা, তাদের ভিতর বিষয়বুদ্ধি একেবারে প্রবেশ করে নাই। একবার বিষয়বুদ্ধি ঢুক্লে পরমার্থ পথে লফে যাওয়া ভার।

২। আমি ছেলেদের এত ভালবাসি কেন্
জান ? ছেলেবেলা তাদের মন যোল আনা
নিজের কাছে থাকে, ক্রমে ভাগ হয়ে পড়ে।
বে হলে আট আনা স্ত্রীর উপর যায়; ছেলে
হলে আবার চার আনা তাদের প্রতি যায়,
বাকি চার আনা মা, বাপ, মান সম্ভ্রম, বেশ
ভূষা ইত্যাদিতে চলে যায়; এইজন্য ছেলেবেলায় যারা ঈশ্বর লাভের চেষ্টা করে, তারা

তেমনি জ্ঞানী বা কর্মী সাধক বাঁদরের ছানার ন্থায় পুরুষকার দ্বারা ঈশ্বর লাভ কর্তে চেষ্টা ক'রে থাকে। আর ভক্ত সাধকেরা ঈশ্বরকে সকলের কর্তা জ্ঞান ক'রে তাঁর চরণে বিড়ালছানার ন্থায় নির্ভর ক'রে নিশ্চিন্থ হ'য়ে ব'সে থাকে।

২। এক ব্যক্তি যেমন কাহারও পিতা, কাহারও জেঠা, খুড়া, কাহারও মেসো, কাহারও ভগ্নীপতি, কাহারও শশুর, ইত্যাদি ইত্যাদি। এস্থলে ব্যক্তি এক হলেও কিন্তু সম্বন্ধভেদে অনেক প্রকার প্রভেদ রয়েছে। 'তেমনি সেই এক সচ্চিদানন্দকে ভক্তেরা শান্ত, দাস্থ, বাৎসল্য, মধুর প্রভৃতি নানাভাবে উপাসন। ক'রে থাকে। ৩। যার যেমন ভাব, তার তেমনি লাভ হয়। অর্থাৎ যে তাঁকেই চায়, সে তাঁকেই পায়। আর যে তাঁর ঐশ্বর্য কামনা করে, সে ভাই পেয়ে থাকে।

৪। ভক্ত কিংবা জ্ঞানীর ভাব বাহিরে থেকে বোঝা বড় কঠিন হয়ে থাকে। যেমন হাতীর হু রকম দাঁত দেখা যায়, বাইরের দাঁত, কেবল দেখাবার, তার দারা খাওয়া চলে না। আর এক রকম দাঁত মুখের ভিতরে আছে, তার দারা খেয়ে থাকে। তেমনি অনেক সময় সাধকেরা আপনার ভাব গোপন রেখে অহ্য রকম দেখান।

## সাধ্বের বিঘ।

১। যেমন জালার ভিতর কোনখানে একটী ছোট ছিজ থাক্লে ক্রমে ক্রমে দব জ্বল বেরিয়ে যায়, তেমনি সাধকের ভিতরও একটু সংসারাসক্তি থাক্লে সব সাধনা বিফল হয়ে থাকে।

২ । কাঁচা মাটীতে গড়ন হয়, পোড়া মাটীতে আর গড়ন চলে না। যার হৃদয় একেবারে বিষয়বুদ্ধিতে পুড়ে গেছে, তাতে আর পার-মার্থিক ভাব ধরে না।

৩। চিনিতে বালিতে মিশে থাক্লে,পিঁপড়ে

া বিদিতে বালিতে নিংল বিক্লো, গণড়ে যেমন বালি ফেলে চিনি খায়; তেমনি সাধু ও পরমহংসেরা এ সংসারে সদ্বস্তু যে সচ্চিদানন্দ, তাঁকেই গ্রহণ করে, আর অসদ্বস্তু যে কাম-কাঞ্চন, সে সমস্ত ত্যাগ করে।

৪। কাগজে তেল লাগ্লে তাতে আর লেখা চলে না, তেমনি জীবে কাম কাঞ্নরপ তেল লাগ্লে, তাতে আর সাধন চলে না। সে তেলমাথা কাগজ খড়ি দিয়ে ঘসে নিলে, তাতে লেখা যায়; তেমনি জীবে কামকাঞ্ন রূপ তেল লাগ্লে, ত্যাগরূপ খড়ি দিয়ে ঘসে নিলে তবে সাধন চলে।

ে। যে সকল লোক নিজে কখন ধর্মচর্চা করে না, অন্তকেও ধ্যান পূজা কর্তে দেখ্লে ঠাট্টা বিদ্রূপ করে, ধর্ম ও ধার্মিকদের নিন্দা করে, সাধন অবস্থায় কখনও এরূপ লোকদের সঙ্গ কর্বে না। তাদের কাছ থেকে একেবারে দুরে থাক্বে।

৬। গরুর পালে যদি অন্ত কোন জ্বন্ত এসে চোকে,তা হ'লে সব গরুগুলো তাকে গুঁতিয়ে তাড়িয়ে দেয়। কিন্তু গরু এলে তার সঙ্গে গা চাটাচাটি করে। সেই রকম যখন ভক্তের মঙ্গে ভক্তের দেখা হয়, তখন তারা উভয়ে ধর্মকথা কহে, বড় আনন্দ করে, আর হঠাং সে সঙ্গ ত্যাগ কর্তে ইচ্ছা করে না। কিন্তু বিজ্ঞাতীয় লোক এলে তার সঙ্গে মেশামিশি করে না।

৭। যে পুকুরে অল্প জল, তার যেমন জল পান কর্তে গেলে ওপর থেকে আস্তে আস্তে নেড়ে জল খেতে হয়, বেশী নাড়তে নাই, নাড়্লে তার ভিতর হ'তে ময়লা উঠে জল ঘোলা হয়ে যায়,তেমনি যদি সচিদানন্দ লাভ কর্তে চাও, তা হলে ছুমি গুরুবাক্য বিশ্বাস ক'রে ধীরে ধীরে সাধন কর। মিছে কেবল শাস্ত্র বিচার তর্ক করোনা, কুজ মন অল্পেতেই গুলিয়ে যায়।

৮। ভূত ছাড়্বে কেমন ক'রে বল ? যে সরফে দিয়ে ভূত ছাড়াবে, তাহারি মধ্যে ভূত ঢুকে বসে আছে; যে মন দিয়ে সাধন ভজন কর্বে, তাই যদি বিষয়াসক্ত হয়ে পড়ে, তা হ'লে সাধন ভজন কি করে হবে ?

৯। মন মুখ এক করাই হচ্ছে প্রকৃত সাধন।
নতুবা মুখে বল্ছি, হে ভগবান্। তুমি আমার
সর্বাস্থ ধন এবং মনে বিষয়কেই সর্বাস্থ জেনে

বেসে রয়েছি। এরপে লোকের সকল সাধনই বিফল হয়।

১০। বাসনার লেশমাত্র থাক্তে ভগবান্
লাভ হয় না। যেমন স্তোতে একটু ফেঁসো
বেরিয়ে থাক্তে ছুঁচের ভেতর যায় না।
মন যখন বাসনারহিত হয়ে শুদ্ধ হয়, তখনই
স্চিচদানন্দ লাভ হয়।

১১। যারা ঈশ্বর লাভের জন্ম সাধন ভজন কর্তে চায়, তারা যেন কোন রকমে কামিনীকাঞ্চনে আসক্ত না হ'য়ে পড়ে। কামিনীকাঞ্চনের সংশ্রব থাক্লে কোন কালেও তাদের সিদ্ধাবস্থা লাভের উপায় নাই। যেমন খই ভাজ্বার সময় যে খইটী খোলার উপর থেকে ঠিক্রে বাইরে পড়ে, তাতে কোন দাগ লাগে না কিন্তু গরম বালির খোলায় থাক্লে কোন না কোন স্থানে কাল দাগ লাগে।

১২। বিষয়, ছেলে, কিংবা মান সম্ভ্রমের জন্ম কেহ যেন কামনা ক'রে ঈশ্বর সাধনা না করে। যে শুধু সচ্চিদানন্দ লাভের জন্ম তাঁর নিকট প্রার্থনা করে, তার নিশ্চয়ই ঈশ্বর লাভ হয়।

১৩। যেমন বাতাসে জল নড়লে ঠিক প্রতিবিশ্ব দেখা যায় না, তেমনি মন স্থির না হ'লে তাতে ভগবানের প্রকাশ হয় না। নিঃশাস প্রশাসের সঙ্গে সঙ্গে মন চঞ্চল হয়। এই জন্ম যোগীরা আগে কুস্তক দ্বারা মন স্থির ক'রে ভগবানের ধ্যান ধারণা করেন। 🧝 ৪। 🕒 ভাবের ঘরে যার চুরি না থাকে, তারই সচ্চিদানন্দ লাভ হয়। অর্থাৎ কেবল সরল ভাবে ও বিশ্বাসেতেই তাঁকে পাওয়া যায়। ১৫। যেমন সাপ দেখলে লোকে ব'লে থাকে, "মা মন্সা, মুখটী লুকিয়ে রেখো আর লেজটা দেখিয়ো," তেমনি যুবতী ত্রীলোক দেখলে ম। বলে নমস্বার করা উচিত, ও তাদের মুখের দিকে না চেয়ে পায়ের দিকে চাইবে। তা হলে আর প্রলোভনের ও পতনের আশঙ্কা থাক্বে না। ১৬। বিভাশক্তিই হউক বা অবিভাশক্তিই হউক, সাধু সন্ন্যাসী ও ভক্ত মাত্রেই সব ন্ত্রীলোককে মা আনন্দময়ীর রূপ বলে জানবে।

১৫। খুব জনশৃত্য স্থানে যুবতী স্ত্রীলোককে দেখে যে মা ব'লে চলে যেতে পারে, তাকেই ঠিক ঠিক ত্যাগী বলা যায়, আর যে লোক সভার মাঝখানে ত্যাগী সেজে থাকে, তাকে প্রকৃত ত্যাগী বলা যায় না।

১৬। অভিমানের জড় মরেও মরে না:
যেমন ছাগলটাকে কেটে কেলে তার ধড়
মুগু হ'তে পৃথক্ কর্লেও কিছুক্ষণ ধ'রে
নড়তে থাকে।

১৭। অভিমানশৃত্য হওয়া বড় কঠিন।
পাঁয়ান্ধ রশুনকে ছেঁচে কোন পাত্রে রেখে তার
পর পাত্রটীকে শতবার ধুয়ে ফেল্লেও তার
গন্ধ যেমন কিছুতেই যায় না, সেই প্রকার
অভিমানের গেশ কিছু না কিছু থেকে যায়।

:৮। ঠিক ঠিক সন্নাসী বা ত্যাগীর লক্ষণ কিরূপ জান তারা কামিনী কাঞ্চনের কোনরূপ সংস্পর্শে থাকবে না। এমন কি. স্বপ্নেও যদি কামিনী সহবাস হচ্ছে বলে জ্ঞান হয় এবং তদ্বারা রেতঃখলন হয়, কিম্বা অর্থের উপর আসক্তি জন্মায়, তা হ'লে এত দিনের সাধন ভজন সব নষ্ট হয়ে যায়। ১৯। ভগবান কল্পতরু। কল্পতরুর নিকট ব'সে যে যা কিছু প্রার্থনা করে, তাই তার লাভ হয়। এই নিমিত্ত সাধন ভজ-নের দারা যখন মন শুদ্ধ হয়, তখন খূব সাব-ধানে কামনা ত্যাগ করতে হয়। কেমন জান গ—

এক ব্যক্তি কোন সময় ভ্রমণ করতে

করতে অতি বিস্তীর্ণ প্রাপ্তরে গিয়ে উপস্থিত হয়। পথে রৌদ্রের তাপে এবং পথভ্রমণের ক্লেশে অতিশয় ক্লান্ত ও ঘর্মাক্তকলেবর হ'য়ে কোন একটা বৃক্ষের নিম্নে উপবেশন ক'রে শ্রান্তিদূর করতে করতে মনে মনে ভাব লে যে, এই সময়ে যদি একটা উত্তম শ্যা মিলে. তা হলে তাতে অতি স্বথে নিদ্রা যাই। পৃথিক যে কল্পতকর নিম্নে বসেছিল, তা সে জান্ত না। মনে মনে যেমন এই বাসনা উঠ্ল তৎক্ষণাৎ সেইখানে উত্তম শ্যা এসে পড়ল। পথিক অতান্ত আশ্চর্য্য হয়ে তাইতেই শয়ন করলে ও মনে মনে ভাবতে লাগ্ল,এই সময় যদি একটী স্ত্রীলোক এসে আমার পদ-সেবা করে, তাহ**লে অ**তি স্থথে শয়ন কর্তে পারি। এই সঙ্কল হতে না হতেই তথনই এক যুবতী পথিকের পদতলে এসে উপবেশন পূর্ব্বক তার সেবা করতে লাগ্ল। পথিকের এই দেখে আফ্লাদের আর সীমারইল না। তার পর তার খুব ক্ষুধা পেতে লাগ ল ও সে মনে করলে, যা ইচ্ছা করেছিলুম তা ত পেলুম, তবে কি কিছু খাবার জিনিস পাব না ? বলুতে না বলুতে তার নিকট অমনি নানাপ্রকার খাগুদ্রব্য এসে যুট্ন। পথিক সে গুলি দিয়ে তখনই উদর পূর্ণ ক'রে সেই শয্যায় শয়ন পূর্ব্বক সে দিনকার সব ঘটনা ভাব্ছে. এমন সময় তার মনে হল যে, এ সময় যদি হঠাৎ একটা বাঘ এসে পড়ে, তা হলেই বা কি করা যায়! যেমন এইটা মনে হওয়া, অমনি এক প্রকাণ্ড বাঘ লাফ দিয়ে এসে তাকে ধরলে এবং তার ঘাড় থেকে রক্ত পান করতে লাগল। অবশেষে পথিকের জীবন শেষ হ'ল। এই সংসারে জীবেরও ঠিক এইরূপ দশা ঘটে থাকে। ঈশ্বর সাধন করতে গিয়ে বিষয়, ধন, জন অথবা মান যশ ইত্যাদির কামনা করলে তা কিছু কিছু লাভ হয় বটে, কিন্তু শেষে ব্যায়েরও ভয় থাকে। অর্থাৎ রোগ, শোক, তাপ, মান, অপমান ও বিষয়-নাশরপ ব্যাঘ্র স্বাভাবিক ব্যাঘ্র হতেও লক্ষ গুণে যন্ত্রণাদায়ক।

২০। এক ব্যক্তির মনে হঠাৎ বৈরাগ্যভাব উদয় হয়ে আত্মীয় ভাইদের নিকট বল্লে যে, সংসার আমার ভাল লাগুছে না। এখনি আমি কোনও নির্জ্জন স্থানে গিয়ে ঈশ্বর আরাধনা করব। তার আত্মীয়েরা এই শুভ সঙ্কল্পে সম্মতি দিল। উক্ত ব্যক্তি বাড়ী হতে বাহির হয়ে ক্রমে এক নির্জ্জন স্থানে উপ-স্থিত হয়ে ঘোরতর তপস্থা করতে আরম্ভ করলে। ক্রমান্বয়ে বার বংসর কাল তপস্থা ক'রে ও কিছু কিছু সিদ্ধাই লাভ ক'রে পুন-রায় বাড়ীতে ফির্ল। তার আগীয় স্বঞ্চনেরা অনেকদিন পরে তাকে দেখে সকলেই আনন্দ প্রকাশ কর্তে লাগ্ল ও কথাবার্ত্তা প্রসঙ্গে জিজ্ঞাস। করলে, এতদিন তপস্থা ক'রে কি জ্ঞানলাভ কর্লে ৷ তখন সেই ব্যক্তি ঈষং হাস্ত ক'রে সম্মুখে একটা হাতী চলে যাচ্ছিল দেখে হাতীর নিকটে গিয়ে ও তার গা

তিনবার স্পর্শ করে যেমন বল্লে, "হাতী, তুই মরে যা" অমনি হাতীটা তার স্পর্শে মৃতবং হয়ে গেল; কিছুক্ষণ পরে আবার গায়ে হাত দিয়ে যেমন বল্লে, "হাতী, তুই বাঁচ্" অমনি হাতী বেঁচে উঠ্লো।

তার পর বাড়ীর সম্মুখে নদীর ধারে গিয়ে মন্ত্রবলে এপার হতে পরপারে চলে গেল আবার ঐ ভাবে নদী পার হয়ে এল। তার ভাইয়েরা এই সব দেখে খুব আশ্চর্যা হল বটে, কিন্তু তপস্বী ভাইকে বল্তে লাগ্লো—ভাই, এতদিন কেবল রুথা তপস্থা করেছ, হাতী ম'ল ও বাঁচ্ল, তাতে তোমার কি লাভ হ'ল ? আর তুমি বার বছর ধরে কঠোর তপস্থা ক'রে নদীর পারাপার যেতে শিখেছ,

আমরা তা এক পয়সাখরচে ক'রে থাকি।
অতএব তুমি কেবল বৃথা সময় নক্ট করেছ।
ভাইদের নিকট এইরপ শ্লেষপূর্ণ কথা শুনে
তার যথার্থ হুঁষ হল ও সে বল্তে লাগ্ল,
যথার্থই আমার নিজের কি হল। এই বলে
তংক্ষণাৎ ভগবানের দর্শন লাভের জন্ম
পুনরায় ঘোরতর তপস্থা কর্তে চলে গেল।

২১। নিজেকে বেশী চতুর মনে করা উচিত নয়। যেমন কাক খুব চতুর, কিন্তু বিষ্ঠা খেয়ে মরে, তেমনি এ সংসারক্ষেত্রে যারা বেশী চালাকী কর্তে যায়, তারাই কেবল ঠকে থাকে।

২২। একদিন গঙ্গার ধারে দাঁড়িয়ে এক হাতে একটা টাকা নিয়ে আর এক হাতে মাটী নিয়ে মাটীই টাকা, টাকাই মাটী, এইরূপ বিচার ক'রে উভয়কে যখন গঙ্গার জলে ফেলে দিলুম, তখন মনে একটু ভয় ও ভাবনা এল। ভাব্লুম—মা লক্ষ্মী যদি রাগ করেন ও তিনি যদি খেতে না দেন। তার পরে মনে এল ও বল্লুম, মা লক্ষ্মী, তুমিই আমার হৃদয়ে থাকো, ভোমার ঐশ্বর্যা আমি, চাই না।

২৩। ঈশ্বর তুইবার হাসেন। যখন ভায়ে ভায়ে দড়ি ধ'রে জমি বক্রা ক'রে নেয় আর বলে, এ দিক্টা আমার ও ঐ দিক্টা ভোমার, তখন একবার হাসেন। আর এক-বার হাসেন, যখন লোকের অস্থ কঠিন হয়ে পড়েছে, আজীয় হজনেরা সকলে কালাকাটি কচ্ছে, বৈছ এসে বল্ছে, ভয় কি ? আমি ভাল করে দিব। বৈছ জানেনা যে, ঈশ্বর যদি মারেন, তবে কার সাধ্য তাকে বক্ষা করে।

২৪। প্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে বলেছিলেন, হে অর্জুন, অফ সিদ্ধির মধ্যে একটা সিদ্ধিও থাক্লে পরে, আমার যে সেই পরম ভাব তা তুমি লাভ কর্তে পার্বে না। অতএব যারা ঠিক ঠিক ভক্ত ও জ্ঞানী, তারা যেন কোনরূপ সিদ্ধি কামনা না করে।

২৫। লক্ষ্মীনারায়ণ নামক একজন মাড়োয়ারী সংসঙ্গী ও ধনাঢ্য ব্যক্তি দক্ষিণে-খরে একদিন ঠাকুরকে দর্শন করিতে আসেন। ঠাকুরের সক্ষে অনেকক্ষণ ধরিয়া বেদাস্ত

বিষয়ে আলোচনা হয়। ঠাকুরের সহিত ধর্মাপ্রসঙ্গ করিয়া ও তাঁচার বেদায় সম্বন্ধে -আলোচনা শুনিয়া তিনি বর্ডই প্রীত হন। পরিশেষে ঠাকুরের নিকট হইতে বিদায় লইবার সময় বলেন, আমি দশ হাজার টাক। আপনার দেবার নিমিত্ত দিতে চাই। ঠাকুর এই কথা শুনিবা মাত্র মাথায় দারুণ আঘাত লাগিলে যেরূপ হয় মূর্চ্ছাগতপ্রায় হইলেন। কিছুক্ষণ পরে মহা বিরক্তি প্রকাশ করিয়া বালকের স্থায় ভাহাকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন, "শালা, তুম্ হিঁয়াসে আবি উঠ্ যাও। তুম হামকে। মায়াকা প্রলোভন দেখাতা হায়।" উক্ত মাড়োয়ারি ভক্ত একট্ট ঁষ্ঠপ্রতিভ হইয়। ঠাকুরকে বলিলেন যে,"আপ্র

আভি থোড়া কাঁচা হ্যায়।" ইহার উত্তরে ঠাকুর জিজ্ঞাসিলেন, "কাায়সা হাায় ?" মাডোয়ারি ভক্ত বলিলেন. "মহাপুরুষ লোগোনকো খুব উচ্চ অবস্থা হোনেসে ড্যজ্য গ্রাহ্য এক সমান বরাবর হো যাতা হ্যায়. কোই কুছ দিয়া অথবা লিয়া উস্মে উন্কা চিত্তমে সম্ভোষ বা ক্ষোভ কুছ নেহি হোতা।" ঠাকুর ঐ কথা শুনিয়া ঈষৎ হাঁসিয়া উহাকে বুঝাইতে লাগিলেন, "দেখ, আর্শিতে কিছু অপরিষার দাগ থাকুদে যেমন ঠিক ঠিক মুখ দেখা যায় না, তেমনি যার মন নির্মাল হয়েছে. সেই নিৰ্ম্মল মনে কামিনী-কাঞ্চন রূপ দাগ পড়া ঠিক নয়।" ভক্ত মাড়োয়ারি বলিলেন, "বেশ কথা, তবে হৃদয়, যে আপনার সেবা করে, না হয় তার নামে আপনার সেবার জন্ম এই টাকা থাক।" তত্ত্ত্তরে ঠাকুর বলিলেন, "না, তাও হবে না। কারণ, তার নিকট থাকলে যদি কোন সময় আমি বলি যে অমুককে কিছু দাও বা অন্থ কোন বিষয়ে আমার খরচ করতে ইচ্ছা হয়. তাতে যদি সে দিতে না চায়, তখন মনে সহজেই এই অভিমান আস্তে পারে যে, ও টাকা ত তোর নয়, ও আমার জন্ম দিয়েছে। ইহাও ভাল নয়।" মাডোয়ারি ভক্ত ঠাকুরের এই কথা শুনিয়া আশ্চর্য্য হইলেন এবং ঠাকুরের এই অদৃষ্টপূর্বে ত্যাগ ভাব দেখিয়া নিরতিশয় প্রীত হইয়া স্বস্থানে প্রস্থান করিলেন।

# সাধনের সহায়।

১। প্রথম অবস্থায় একটু নির্ল্জনে বসে মন স্থির করতে হয়। তানা হলে অনেক (मर्थ श्वास मन हक्ष्म इय । (यमन पूर्ध जल এক সঙ্গে রাখলে মিশে যায়, কিন্তু তুধকে মন্থন করে মাথন কত্তে পাল্লে জ্লের সঙ্গে মেশে না, সে জশের উপর ভাসে: তেমনি যাদের মন স্থির হয়েছে, তারা যেখানে সেখানে বসে সর্বাদা ভগবান্কে চিন্তা করতে পারে।

২। নিষ্ঠা ভক্তি না হ'লে সচ্চিদানন্দ লাভ হয় না। যেমন এক পতিতে নিষ্ঠা থাকলে সতী হয়,—তেমনি আপনার ইফ্টের প্রতি निर्श ड'रल इसे पर्मन इय। ৩। ধ্যান কর্বে মনে, বনে, আর কোণে। ৪। প্রথম অবস্থায় একটু নির্জ্জনে বসে ধ্যান অভ্যাস করতে হয়, তার পর ঠিক অভ্যাস হয়. তখন যেখানে সেখানে ধ্যান করতে পার। যেমন গাছ, যখন ছোট থাকে, তখন তাকে যত্ন ক'রে বেড়া দিয়ে রাখতে হয়. তা ना र'ता शक हांशन (थर्य नके क'र्त करना। পরে যখন গুঁডি মোটা হয়, তাতে দশটা গরু ছাগল বাঁধলেও কিছুই করতে পারে না। সহ্য গুণের চেয়ে আর গুণ নেই। যে স্যু, সেই রয়। যে না স্যু, সে নাশ হয়। সকল বর্ণের মধ্যে 'স' তিনটা—শ. ষ. স।

৬। সহা গুণের চেয়ে সার গুণ নেই।
সকলেরই সহা গুণ থাকা চাই, যেমন কামার
বাড়ীর নাইয়ের উপর কত জোর ক'রে বড়
বড় হাতুড়ি পেটে, তথাপি, কিছু মাত্র বিচলিত হয় না। সেইরূপ কৃটস্থবং বুদ্ধি থাকা
চাই, যে যাই বলুক ও যে যাই করুক না

• কেন, সমুদয় সহা করে লবে।

৭। মাছ যত দ্রে থাক্না, ভাল ভাল চার ফেল্বামাত্র যেমন ভারা ছুটে আসে, ভগবান্ হরিও সেইরূপ বিশাসী ভক্তের ফদয়ে শীঘ এসে উদয় হন।

৮। এক রকম বাদ্লে পোকা আছে, তারা আলো দেখ্লে ছুটে যায়, তারা তাতে প্রাণ দেয়, তবু অন্ধকারে আর যায় না; তেম্নি যার। ভগবানের ভক্ত, তারা যেখানে সাধু থাকে ও ঈশ্বরীয় কথা হয়, সেখানে ছুটে যায়, সাধন ভজন ছাড়া সংসারের অসার পদার্থে আর বন্ধ হয় না।

৯। পার্বতী মহাদেবকে জিজ্ঞাসা কর্লেন, ঈশ্বরলাভের থেই কোথায় মহাদেব বল্লেন, বিশ্বাসই এর থেই। গুরুবাক্যে অচল ও অটল বিশ্বাস ব্যতীত সচ্চিদানন্দ লাভ করা যায় না।

১০। এই তুর্ল ভ মনুয়াদেহ ধারণ ক'রে যে সচ্চিদানন্দকে লাভ কর্তে না পারে, তার জন্মধারণ করাই রুথা।

১১। মন কেমন জান ? যেমন স্পিংএর গুদী। যতক্ষণ গুদীর উপরে বদে থাকা

যায়, ততক্ষণই নীচু হয়ে থাকে আর ছেড়ে দিলেই তৎক্ষণাৎ উঠে পডে। তেমনি সং ও সাধুসকে ভগবানের ভাব যা কিছু লাভ করে, আবার সাধুসঙ্গ পরিত্যাগ কর্যামাত্র যে কে-সেই—আপনার পূর্ব্ব ভাব ধারণ করে। ১২। নামেতে রুচি ও বিশ্বাস কর্তে পার্লে .তার আর কোন প্রকার বিচার বা সাধন করতে হয় না। নামের প্রভাবে সব সন্দেহ দূর হয়ে যায়; নামেতেই চিত্ত শুদ্ধ হয় এবং নামেতেই সচিচদানন্দ লাভ হয়ে থাকে।

১৩। সাধুসঙ্গ কেমন জান ?—যেমন চাল-ধোয়ানি জল। যার অত্যস্ত নেশা হয়েছে, ডাকে যদি চালের জল খাওয়ান যায়, ডা হলে তার নেশা কেটে যায়। সেইরপ এই সংসারমদে যারা মন্ত রয়েছে, তাদের নেশা কাট্বার একমাত্র উপায় সাধুসঙ্গ।

১৪। যেমন উকিল দেখলে মাম্লা ও কাছারির কথা মনে আসে, আর ডাক্তার কবিরাজ দেখলে রোগ ও উষধের কথা মনে পড়ে, তেমনি সাধু ও ভক্ত দেখলে ভগবানের ভাব উদ্দীপন হয়।

### সাধনে অধ্যবসায়।

৯। রয়াকরে অনেক রয় আছে; তুমি এক
ছবে পেলে না ব'লে রয়াকরকে রয়য়ীন মনে

কোরো না। সেইরূপ একটু সাধন ভজন ক'রে ঈশ্র দর্শন হলো না বলে হতাশ হয়ো না। ধৈৰ্ঘ্য ধ'রে সাধন ক'ন্তে থাক, যথাসময়ে ঈশ্বরের কুপা তোমার উপর হবে। ২। সমুদ্রে এক রকম ঝিমুক আছে, তারা সদা সর্বদাহাঁ ক'রে জলের উপর ভাসে: কিন্তু স্বাতি নক্ষত্রের এক ফোঁটা জল তাদের মুখে পড়লে তারা মুখ বন্ধ ক'রে একেবারে জলের নীচে চলে যায়, আর উপরে আদে না। তত্ত্ব-পিপাত্ম বিশ্বাদী সাধকও সেই রকম গুরু-মন্ত্র-রূপ এক ফোঁটা জল পেয়ে. সাধনের অগাধ জলে একেবারে ডুবে যায়, আর অক্স দিকে চেয়ে দেখে না।

৩। যেমন কোন ধনী লোকের কাছে যেভে

হ'লে সেপাই শান্ত্রীর অনেক খোসামোদ কর্তে হয়, তেম্নি ঈশ্রের কাছে যেতে হ'লে অনেক সাধন ভজন ও সংসঙ্গ আদি নানা উপায়ের দ্বারা যেতে হয়।

৪। এক কাঠুরে বন থেকে কাঠ কেটে এনে কোন রকমে ছঃথে কফে দিন কাটাত। এক দিন জঙ্গল থেকে সরু সরু কাঠ কেটে মাথায় করে আন্ছে, হঠাৎ একজন লোক সেই পথ দিয়ে যেতে যেতে তাকে ডেকে বল্লে, "বাপু, এগিয়ে যাও।" পরদিন কাঠুরে সেই লোকের কথা শুনে কিছুদূর এগিয়ে গিয়ে মোটা মোটা কাঠের জঙ্গল দেখুতে পেলে; সে দিন যতদূর পাল্লে, কেটে এনে বাজারে বেচে অশু দিনের চেয়ে অনেক বেশী পয়সা পেলে। প্রদিন

আবার সে মনে মনে ভাব তে লাগলো, তিনি আমায় এগিয়ে যেতে বলেছেন: ভাল, আজ আর একটু এগিয়ে দেখি না কেন। সে এগিয়ে গিয়ে চন্দন কাঠের বন দেখতে পেলে। সে সেই চন্দন কাঠ মাথায় ক'রে নিয়ে বাজারে বেচে অনেক বেশী টাকা পেলে। প্রদিন আবার মনে কলে.আমায় এগিয়ে যেতে বলে-ছেন। সে, সেদিন আরও খানিক দুর এগিয়ে গিয়ে এক তামার খনি দেখতে পেলে। সে তাতেও না ভূলে দিন দিন আরও যত এগিয়ে যেতে লাগ লো, ক্রমে ক্রমে রূপো, সোণা, হীরার খনি পেয়ে মহা ধনী হয়ে পড়ুল। ধর্ম্মপথেরও ঐরপ। কেবল এগিয়ে যাও। একট আধট রূপ, জ্যোতি দেখে বা সিদ্ধাই লাভ ক'রে আফ্লাদে মনে কোরে। না যে, আমার সব হয়ে গেছে।

৫। যে মাছ ধত্তে ভালবাদে, সে যদি শোনে যে, অমুক পুকুরে বড় বড় মাছ আছে,সে কি করে ? যারা সেই পুকুরে মাছ ধরেছে, সে যদি তাদের নিকট গিয়ে জিজ্ঞাদা করে বেড়ায়—সভ্যি সভ্যি সে পুকুরে বড় বড় মাছ আছে কি না, যদি থাকে তবে কিসের চার ফেলতে হয়. কি টোপ খায়,—এ সব বিষয় ভাল ক'রে জেনে নিয়ে যদি তাকে মাছ ধ'রতে যেতে হয়, তা হ'লে তার মাছ ত একেবারেই ধরা হয় না। সেখানে গিয়ে ছিপু ফেলে ধৈর্য্য ধ'রে ব'দে থাকতে হয়, তার পর সে মাছের খাই ও ফুট দেখাতে পায় এবং তার পর দে

মাছ ধ'র্তে পারে। ধর্মরাজ্যেও সেইরপ;
সাধক ও মহাজনদের কথায় বিশাস ক'রে,
ভক্তি-চার ছড়িয়ে ধৈর্য্যরূপ ছিপ ফেলে
ব'সে থাকৃতে হয়।

৬। একটা লোক প্রমহংসদেবের নিক্ট এসে বল্লে. "মহাশয়, অনেক দিন সাধন ভজন করলুম, কিছুই ত বুঝ তে স্থল তে পারলুম না, আমাদের সাধন ভজন করা মিছে।" প্রম-হংসদেব ঈষৎ হাস্থা ক'রে বল্লেন, "দেখ, যারা খানদানী চাষা, তারা বার বংসর অনার্ষ্টি হ'লেও চাষ দিতে ছাডে না: আর যারা ঠিক চাষা নয়, চাষের কাষে বড লাভ শুনে কার-বার করতে আদে, ভারাই এক বংসর বৃষ্টি না হ'লেই চাষ ছেডে দিয়ে পালায়: তেমনি

যারা ঠিক্ ঠিক্ ভক্ত ও বিশ্বাসী, তারা সমস্ত জীবন তাঁর দর্শন না পেলেও তাঁর নাম-গুণামুকীর্ত্তন ক'র্তে ছাড়ে না।
৭। যেমন সাঁতার দিতে হ'লে আগে অনেক দিন ধ'রে জলে হাত পা ছুঁড়তে হয়, একে-বারেই সাঁতার দেওয়া যায় না; সেইরপ বেকরপ সমুদ্রে সাঁতার দিতে গেলে অনেক-. বার উঠ্তে পড়তে হয়, একবারে হয় না।

## ব্যাকুলতা।

১। তাঁর প্রতি কিরূপ মন চাই ? যেমন সতীর পতিতে, কুপণের ধনেতে,বিষয়ীর বিষ- য়েতে—এইরূপ টান যখন ভগবানের প্রতি হয়, তখন ভগবান লাভ হয়।

২। মার পাঁচটী ছেলে আছে। তিনি কাকেও থেলনা, কাকেও পুতুল, কাকেও বা খাবার দিয়ে ভূলিয়ে রেখে দিয়েছেন। তার মধ্যে যে ছেলেটা খেল্না ফেলে দিয়ে 'মা কোথা' ব'লে কাঁদে, তিনি তৎক্ষণাৎ তাকে কোলে নিয়ে ঠাওা করেন। হে জীব! তুমি কাম-কাঞ্চন নিয়ে ভূলে আছ। এ সব ফেলে দিয়ে ষথন ঈশ্রের জন্ম কাঁদ্বে, তখন তিনি এসে তোমায় কোলে ক'রে নেবেন।

৩। বিষয় লাভ হ'লো না, ছেলে হ'লো না ব'লে লোকে কেঁদে ভাসিয়ে দেয়, কিন্তু ভূগবান লাভ হ'লো না, ভগবানের পাদপদ্মে ভক্তি হ'লো না ব'লে এক ফোঁটা চোথের জল ক'জন লোকে ফেলে ?

৪। জ্বলে ডুবে গেলে যেমন প্রাণ আটুপাটু কর্তে থাকে, সেই রকম ভগবানের জন্ম ব্যাকুলতা এসে যখন প্রাণ ঐরপ কর্বে, তথনই তাঁকে লাভ করা যায়।

৫। ছেলে যেমন প্রসার জন্ম মার কাছে
আব্দার করে, কখন কাঁদে, কখন মারে: সেইরূপ আনন্দময়ী মাকে আপনার হ'তে
আপনার জেনে তাঁকে দেখ্বার জন্ম যিনি
সরল শিশুর স্থায় ব্যাফুল হ'য়ে ক্রেন্দন
করেন. তাঁকে সচ্চিদানন্দময়ী মা দেখা না
দিয়ে থাক্তে পারেন না।

৬। যার তৃষ্ণা পায়, সে কি গঙ্গার জল ঘোলা

ব'লে তথনি একটা পুকুর কেটে জ্বল পান কর্তে যায়? তেমনি যার ধর্মাতৃফা পায়নি, সে এ ধর্মা ঠিক নয়, ও ধর্মা ঠিক নয় এইরূপ ব'লে গোলমাল ক'রে বেড়ায়। তৃফা থাক্লে অত বিচার চলে না।

## ভক্তি ও ভাব।

১। সাদা কাচের উপর কোন বস্তুর দাগ পড়েনা কিন্তু তাতে যদি মসলা মাখানো থাকে তবেই দাগ পড়ে, যেমন ফটোগ্রাফ; তেমনি শুদ্ধমনে যদি ভক্তি-মসলা লাগান থাকে, তা হ'লে ভগবানের রূপ প্রত্যক্ষ হয়। কেবলমাত্র শুদ্ধমনে ভক্তি ব্যতীত রূপ দেখা যায় না।

২। আগে ভাব, তার পর প্রেম, শেষে ভাব-সমাধি; যেমন সঙ্কীর্ত্তন করতে করতে প্রথমে বলে, "নিতাই আমার মাতা হাতী"— "নিতাই আমার মাতা হাতী": ক্রমে ভাবে মগ্ন হ'য়ে শুধু বলে, "হাতী, হাতী"। তার পর কেবল হাতী এই কথাটী মুখে থাকে। শেষে কেবল হা বল্তে বল্তে ভাব-সমাধিতে মগ্ন হ'য়ে যায়। এইরূপে যে ব্যক্তি এতক্ষণ কীর্ত্তন কচ্ছিল, সে বাছজ্ঞানশৃষ্ম হ'য়ে চুপ र्रश्य याय ।

। যেমন কুঁড়ে ঘরে হাতী প্রবেশ কর্লে
ঘরকে ভোলপাড় ক'রে ফেলে, সেই রকম

ভাবরূপ হস্তী দেহ-ঘরে প্রবেশ কর্লে দেহকে তোলপাড় ক'রে ফেলে।

৪। যার ভগবানে ভক্তি লাভ হয়েছে, তার কিরূপ ভাব হয় জান ? আমি যন্ত্র, তুমি যন্ত্রী: আমি ঘর, তুমি ঘরণী; আমি রথ, তুমি রথী; যেমন বলাও তেমনি বলি, যেমন করাও ত্রেমনি করি, যেমন চালাও তেমনি চলি। ে। ভগবানের পাদপদ্মে ভক্তি হ'লেই বিষয় কর্ম আপনা আপনি ত্যাগ হ'য়ে আসে। তার আর বিষয় কর্ম ভাল লাগে না। যেমন ওলা মিছ্রির পানা খেলে চিঠে গুডের পানা আর কেউ খেতে চায় না।

৬। সন্ধ্যা আহ্নিক ততদিন দরকার, যতদিন না তাঁর পাদপল্লে ভক্তিপ্রেম হয় ও তাঁর নাম কর্তে ক্রতে চক্ষে জল পড়ে, আর শ্রীরে রোমাঞ্হয়।

#### बर्गन।

১। সৰ্গুণীর ধ্যান কিরূপ জান ? তারা রাত্রে মশারি খাটিয়ে তার ভিতর ব'সে ধ্যান করে। লোকে মনে করে যে ঘুমুচ্চে। তাঁদের বাহ্যিক লোক-দেখান ভাব একেবারে নাই। ২। (সাধকের) ধ্যানের সময় মধ্যে মধ্যে এক প্রকার নিজার মতন আসে, তাকে যোগনিদ্রা বলে। সে অবস্থায় অনেক সাধক ভগবানের রূপ দর্শন পায়। ০। ধ্যান এমন কর্বে যে, তাঁতে একেবারে তন্ময় হয়ে যাবে; যখন ঠিক ধ্যান হয়, পাখীরা তার গায়ে বসে কিন্তু সে টের পায় না। মা কালীর মন্দিরের নাটমন্দিরে আমি যখন ব'সে ধ্যান কর্তুম, তখন সেখানকার লোকেরা বল্ত যে, আপনার গায়ে চড়াই ও শালিক পাখী ব'সে খেলা করে।

### সাধন ও আহার।

যে হবিয়ায় ভক্ষণ করে, কিন্তু ঈশ্বর
লাভ কর্তে চায় না, তার হবিয়ায় গোমাংসতুল্য হয়; আর যে গোমাংস ভক্ষণ করে,

কিন্তু ভগবান্কে লাভ কর্বার চেফী করে, তার পক্ষে গোমাংস হবিস্থান্নের তুল্য হয়।

### ভগবৎরুপা।

১। হাজার বছরের অন্ধকার ঘর যেমন একবার একটা দেশালাইয়ের কাটি জাল্লে তখনই আলো হয়, তেমনি জীবের জন্মজন্মা-স্তরের পাপও তাঁর একবার কুপাদৃষ্টিতে দূর হয়।

২। মলয়ের হাওয়া কাগ্লে যে সব গাছের সার আছে, সেই সব গাছে চন্দন হয়; কিন্তু অসার—যেমন বাঁশ, কলা ইত্যাদি গাছে কিছু হয় না। ভগবং-কৃপা পেলে যাঁদের সার আছে, তাঁরাই মুহুর্তের মধ্যে মহা সাধু- ভাবে পূর্ণ হন, কিন্তু বিষয়াসক্ত অসার
মান্থবের সহজে কিছু হয় না।

০। কাদা ঘাঁটাই ছেলেদের স্বভাবসিদ্ধ,
কিন্তু মা বাপ ভাদের অপরিষ্কার থাক্তে দেন
না; সেইরূপ জীব এই মায়ার সংসারে পড়ে
যতই মলিন হোক না কেন, ভগবান্ ভাদের
১৯দ্ধ হবার উপায় ক'রে দেন।

## সিদ্ধ অবস্থা।

 । লোহা যদি একবার স্পর্শমণি ছুঁয়ে সোণা হয়, তাকে মাটীর ভিতর চাপা রাখ, আর আঁস্তাকুড়ে ফেলে রাখ, সে সোণা।
যিনি সচ্চিদানন্দ লাভ করেছেন, তাঁর
অবস্থাও সেই রকম। তিনি সংসারেই
থাকুন, আর বনেই থাকুন, তাতে তাঁর
দোষস্পার্শ করে না।

২। যেমন লোহার তলোয়ার স্পর্শমণি ছোঁয়ালে সোণার তলোয়ার হয়, আকার, প্রকার সেই রকমই থাকে, কিন্তু তাতে আর হিংসার কাষ চলে না; সেই রকম ভগবানের পাদপদ্ম স্পর্শ কর্লে তার দ্বারা আর কোন অস্তায় কায হয় না।

৩। কোন ব্যক্তি প্রমহংসদেবের নিকট জিজ্ঞাসা করিলেন,—সিদ্ধপুরুষ হ'লে কিরূপ অবস্থা হয় ? উত্তরে ভিনি বলিলেন,—

যেমন আলু বেগুন সিদ্ধ হ'লে নরম হয়, তেমনি সিদ্ধ-পুরুষের স্বভাব নরম হয়ে থাকে। তাঁর সব অভিমান চলে যায়।

৪। সংসারে অনেক প্রকারে সিদ্ধ অবস্থা লাভ হয় ; য়েমন,—য়য়-সিদ্ধ, য়য়-য়িদ্ধ, হঠাৎ সিদ্ধ ও নিত্য-সিদ্ধ ।

৫। স্বপ্নেতে কেহ কেহ ইফ মন্ত্র পেয়ে
তাই জপ ক'রে সিদ্ধি হয়। মন্ত্র-সিদ্ধ ;—
সদ্গুকর নিকট মন্ত্র গ্রহণ ক'রে সাধনার দারা
সিদ্ধ হয়। হঠাংসিদ্ধ ;— দৈব-যোগে কোন
মহাপুরুষের কুপালাভ ক'রে সিদ্ধ হয়,
তাহাকে হঠাং-সিদ্ধ বলে। নিত্য-সিদ্ধ ;—
ভাদের বালককাল থেকেই ধর্মে মৃতি থাকে।

যেমন লাউ, কুমড়া গাছে আগে ফল হয়, পরে ফল ফোটে।

৬। সাঁকোর নীচে জ্বল সহজে বেরিয়ে যায়, জমে না; তেমনি মুক্তপুরুষদিগের হাতে যে টাকা পয়সা আসে, তা থাকে না, অমনি খরচ হয়ে যায়। তাদের বিষয়-বৃদ্ধি একেবারেই নাই।

৭। "ধ্যানসিদ্ধ যেই জন, মুক্তি তাঁর ঠাই।" ধ্যানসিদ্ধ কাদের বলে জান ? যারা ধ্যান কর্তে বস্লেই ভগবানের ভাবে বিভোর হয়ে যায়।

৮। মুক্তপুরুষ সংসারে কি রকম থাকেন জান ? যেমন "পান-কোড়ি" জলে থাকে, কিন্তু ভাদের গায়ে জল লাগে না; যদিও গায়ে একটু জল লাগে, তা হ'লে একবার গা ঝেড়ে ফেল্লেই তখনই সব চলে যায়। ১। জাহাজ যে দিকে যাক্ না কেন কম্পাদের কাঁটা উত্তর দিকেই থাকে, তাই জাহাজের দিক্ ভুল হয় না; মানুষের মন যদি ঈশ্বরের দিকে থাকে, তা হ'লে আর তার কোন ভয় থাকে না।

১০। চক্মকি পাথর শত বংসর জলের ভিতর প'ড়ে থাক্লেও তার আগুন নই হয় না, তুলে লোহার ঘা মার্বামাত্রই আগুন বেরোয়। ঠিক বিশ্বাসী ভক্ত হাজার হাজার কুসঙ্গের মধ্যে প'ড়ে থাক্লেও তার বিশ্বাস ভক্তি কিছুতেই নই হয় না। ভগবং-কথা হ'লে তখনি আশার সে ঈশ্বর-প্রেমে উন্মন্ত হয়। ১১। যে যেরপ ভাবনা ক'রে থাকে, ভার সিদ্ধিও সেই রকমই হয়ে থাকে। যেমন দৃষ্টাস্ততে বলে, আর্সোলা কাঁচপোকাকে ভেবে ভেবে কাঁচপোকা হয়ে যায়, তেমনি যে সচ্চিদানন্দকে ভাবনা করে, সেও আনন্দ-ময় হয়ে যায়।

১২। মাতালেরা যেমন নেশার ঝোঁকে পোঁদের কাপড় কখনও মাথায়।বাঁধে এবং কখনও বগলে নিয়ে বেড়ায়, তেমনি সিদ্ধ মহাপুরুষদেরও বাহ্যিক অবস্থা প্রায় সেই রূপই হয়ে থাকে।

১৩। অহন্ধার কি রকম জান ? যেমন পদ্মের পাপ্ড়িও নারকেল স্থপারির বাল্ডো, খদে গেলেও সে স্থানে একটা দাগ থাকে;

তেমনি অহস্কার গেলেও তাতে একটু দাগের চিহু থাকেই থাকে। তবে সে অহঙ্কারে কারও কিছু অনিষ্ট করতে পারে না। তা' দারাখাওয়া দাওয়া শোয়া ইত্যাদি ছাডা অন্য কোন কর্ম্ম চলে না। ১৪। যেমন আম পাকলে বোঁটা থেকে আপনি খ'সে পড়ে, তেমনি জ্ঞান লাভ হ'লে আগ্নাভিমান প্রভৃতি আপনি চলে যায়। জোর ক'রে জাতি ত্যাগ করা ঠিক নয। ১৫। গুণ তিন রকমের—সত্ত্রজঃ ও তমঃ। এই তিন গুণের কেহই তাঁর নিকট পর্যান্ত পৌ ছুতে পারে না। যেমন একজন লোক বনের পথ দিয়ে চলে যাচ্ছিল. এমন সময় তিনজন ডাকাত এসে তাকে

ধরলে ও তার যা কিছু ছিল, সর্ববন্ধ কেডে কুডে নিলে। তার ভিতর একজন ডাকাত বল্লে. "এ লোকটাকে রেখে আর কি হবে" গ এই কথা বলেই খাঁড়া উচিয়ে তাকে কাটতে এল। আর একজন ডাকাত এসে বল্লে, "না হে. একে কেটো না. কেটে কি হবে ? এর হাত পা বেঁধে এখানেই ফেলে রেখে যাও।" পরে সকলে মিলে তার হাত পা বেঁধে সেখানে রেখে চলে গেল। কিছুক্ষণ পরে ভাদের মধ্যে একজন ফিরে এসে বল্লে. "আহা, ভোমার কত লেগেছে, এস আমি এখন তোমার বন্ধন খুলে দিই।" ডাকাডটা তখন বন্ধন খুলে দিয়ে বল্লে, "আমার সঙ্গে সঙ্গে এস, ভোমায় রাস্তা দেখিয়ে দিচ্ছি।"

পরে রাস্তার নিকটবতী হয়ে বল্লে, "ঐ রাস্তা ধ'রে চ'লে গেলে তুমি বাড়া পৌ ছুবে।" লোকটী তখন তাকে বল্তে লাগ্ল, "আপনি আমার প্রাণ দান কর্লেন, আপনি আমার বাড়া পর্যান্ত আম্বন।" ডাকাত তখন বল্লে, "আমি সেখানে যেতে পার্ব না, লোকে টের পাবে, আমি কেবল তোমাকে রাস্তা দেখিয়ে চল্লুম।"

১৬। মুক্ত পুরুষ সংসারে কিরূপ অবস্থার থাকেন, জান ? যেমন ঝড়ের এঁটো পাতা। নিজের কোন ইচ্ছা বা অভিমান থাকে না। বাতাসে তাকে উড়িয়ে যে দিকে নিমে যায়, সেদিকেই যায়। কখন, বা আঁস্তাকুড়ে, হখন বা ভাল জারগায়।

১৮। পরমহংস অবস্থা কাকে বলে জান 
ং যেমন হাঁসকে ছথে জলে এক সঙ্গে দিলে ছুধ থেয়ে জলটা ফেলে রাখে। তাঁরা তেমনি সংসারের সার যে সচ্চিদানন্দ, তাঁকে গ্রহণ করেন, আর অসার যে সংসার, তাকে ত্যাগ করেন।

১৯। প্রথমতঃ অজ্ঞান, তার পরে জ্ঞান। পরিশেষে যখন সচিচদানন্দ লাভ হয়, তখন জ্ঞান ও অজ্ঞানের পারে চলে যায়। যেমন গায়ে কাঁটা ফুট্লে বাইরে থেকে যত্ন ক'রে আর একটা কাঁটা এনে সেই কাঁটাটাকে তুলে ফেলে, তার পর হুটা কাঁটাই ফেলে দেয়।
২০। যে ব্যক্তি সিদ্ধি লাভ করেছে, অর্থাৎ যার ঈশর সাক্ষাৎকার হয়েছে, তার ঘারা আর কোনরূপ অস্থায় কার্য্য হতে পারে না; যেমন যে নাচ্তে জানে. তার পা কখনও বেতালে পড়ে না।

২১। বৃহস্পতির পুত্র কচের সমাধিভঙ্কের পর যখন মন বহির্জগতে নেমে আস্ছিল, তখন ঋষিরা তাঁকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন, 'এখন তোমার কিরপ অমুভূতি হচ্ছে ?' তাতে তিনি বলেছিলেন, "সর্ব্বং ব্রহ্মময়ং'— তিনি ছাড়া আর কিছুই দেখতে পাচ্ছি না।

## সক্র-প্রস্থা-সমস্থা।

১। যেমন গ্যাসের আলো এক স্থান হ'তে এসে সহরের নানা স্থানে নানা ভাবে জ্বল্ছে, তেমনি নানা দেশের নানা জাতের ধার্ম্মিক লোক সেই এক ভগবান্ হ'তে আস্ছে। ২। ছাতের উপর উঠ্তে হ'লে মই. বাঁশ, সিঁড়ি ইত্যাদি নানা উপায়ে যেমন উঠা যায়, তেমনি এক ঈশ্বরের কাছে যাবার অনেক উপায় আছে। প্রত্যেক ধর্ম্মই এক একটা উপায়।

 ভাল লাগে, সেই নামে।ও সেই ভাবে ডাক্লে দেখা পায়।

8। কোন ব্যক্তি যেরূপ ভাবে, যে নামে ও যেরূপেই হোক না কেন, সেই এক অদিতীয় সচ্চিদানন্দজ্ঞানে যদি সাধন ভজন করে, তবে তার ভগবান্ লাভ নিশ্চয়ই হবে।

বা যত মত, তত পথ। যেমন এই কালীবাড়ীতে আস্তে হ'লে কেউ নৌকায়, কেউ
গাড়ীতে, কেউ বা হেঁটে আসে, সেইরপ
ভিন্ন ভিন্ন মতের দারা ভিন্ন ভিন্ন লোকৈর
সচ্চিদানন্দ লাভ হয়ে থাকে।

৬। মার ভালবাসা সব ছেলের প্রতি সমান, কিন্তু কোন ছেলের জন্ম লুচি, কারো জন্ম

থই বাতাসা প্রভৃতি যার যেমন আবশ্যক বুঝেন, সেই রকমই ব্যবস্থা ক'রে থাকেন। সেইরূপ ভগবান্ও বিভিন্ন সাধকের শক্তি ও অবস্থা অনুযায়ী সাধনের ব্যবস্থা করেন। ৭। মহাত্মা কেশবচন্দ্র সেন ঠাকুরকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "ভগবান এক, তবে ধর্মসম্প্রদায়ের মধ্যে পরস্পর এত বাদ বিসম্বাদ দেখা যায় কেন ?'' উত্তরে পরম-হংসদেব বলিলেন, ''যেমন এই পৃথিবীতে এটা আমার জমি ও এই আমার বাডী ব'লে ঘিরে ব'সে থাকে. কিন্তু উপরে সেই এক অনস্ত আকাশ, সেখানে যেমন কেউ ঘিরতে পারে না: তেমনি মানুষ অজ্ঞানে আপনার আপনার ধর্মকে শ্রেষ্ঠ ব'লে রুথা গোলমাল করে। যখন ঠিক ঠিক জ্ঞান লাভ হয়, তথন আর পরস্পরের মধ্যে বিবাদ থাকে না।

৮। যাদের সঙ্কীর্ণ ভাব, তারাই অন্থের
ধর্মকে নিন্দা করে ও আপনার ধর্মকে
শ্রেষ্ঠ ব'লে দল পাকায়, আর যারা ঈশরমনুরাগী—কেবল সাধন ভজন কর্তে থাকে,
তাদের ভিতর কোনরূপ দলাদলি থাকে
না; যেমন পুছরিণী বা গেড়ে ডোবায় দল
জন্মায়, নদীতে কখনও জন্মায় না।

৯। ভগবান্ এক, সাধক ও ভক্তেরা ভিন্ন ভিন্ন ভাবে ও ক্ষতি অনুসারে তাঁর উপাসনা ক'রে থাকে। যেমন গৃহস্থেরা একটা বড় মাছ বাড়ীতে এলে কেউ ঝোল ক'রে, কেউ ভেজে, কেউ তেল হলুদে চচ্চড়ি ক'রে, কেউ ভাতে দিয়ে, কেউ কেউ বা অম্বল ক'রে, খেয়ে থাকে। সেইরূপ যাদের যেমন রুচি, তারা সেই রকম ভাবে ভগবানের সাধন ভজন ও উপাসনা ক'রে থাকে।

১০। যেমন জল এক পদার্থ, দেশ কাল পাত্র ভেদে ভিন্ন ভিন্ন নামান্তর হয়। বাঙ্গালা দেশে জল বলে, হিন্দীতে পানি বলে, ইংরাজীতে ওয়াটার বা একোয়া বলে। পরস্পরের ভাষা না জানা থাক্লে কারুর কথ্ন কেউ বুঝ্তে পারে না, কিন্তু জান্লে আর ভাবের কোনরূপ ব্যক্তিক্রম হয় না। ১১। ভগবানের নাম ও চিন্তা যে রকম করেই কর না কেন, তাতেই কল্যাণ হবে। যেমন মিছরির রুটি সিধে ক'রে খাও বা আড় ক'রেই খাও, খেলে মিষ্টি লাগ্বেই লাগবে।

#### কর্মফল।

১। পাপ আর পারা কেউ হজম কর্তে পারে না। যদি কেউ লুকিয়ে পারা খায়. তা হ'লে কোন দিন না কোন দিন গায়ে ফুটে বেরোবে। পাপ কল্লেও তেমনি স্থার ফল এক দিন না এক দিন নিশ্চয় ভোগ কর্তে হবে।

২। গুটি পোকা যেমন আপনারই নালে ঘর

ক'রে আপনি বদ্ধ হয়, তেমনি সংসারী জীব আপনার কর্ম্মেই আপনি বদ্ধ হয়। যখন প্রেজাপতি হয়, তখন ঘর কিন্তু কেটে বেরোয়, তেমনি বিবেক বৈরাগ্য হ'লে বদ্ধ জীব মুক্ত হয়ে যায়।

### যুগধকা।

১। পরমহংসদেব সর্বদা বলিতেন;—"হাততাুলি দিয়ে সকালে ও সন্ধ্যাকালে হরিনাম
কোরো, তা হলে সব পাপ তাপ চ'লে যাবে।
যেমন গাছের তলায় দাৃড়িয়ে হাততালি
দিলে গাছের সব পাখী উড়ে যায়, তেমনি

হাততালি দিয়ে হরিনাম কল্পে দেহ-গাছ থেকে সব অবিভারপ পাখী উড়ে পালায়।" ২। আগে সাদাসিদে জর হ'ত, সামান্ত পাঁচন ইত্যাদিতে সেরে যেত : এখন যেমন ম্যালেরিয়া জর, তেমনি ডিঃ গুপু ঔষধ। আগে লোকে যোগ যাগ তপস্থা ক'র্ত ; এখন কলির জীব, অন্ধগত প্রাণ, ছর্কল মন, এক হরিনামই একাগ্র হ'য়ে কল্পে সব সংসার-ব্যাধি নাশ পায়।

৩। জান্তে অজান্তে বা লান্তে যে কোন ভাবেই হোক্ না কেন, তাঁর নাম কল্লেই ফুল হবে। কেউ তেল মেথে নাইতে যায়, তারও যেমন স্নান হয়, আর যদি কাকেও জলে ঠেলে ফেলে দেওয়া যায়, তারও তেমনি স্নান হয়—আর কেউ ঘরে শুয়ে আছে, তার গায়ে জল ঢেলে দিলে তারও স্নানের কায হয়ে যায়।

৪। অমৃতকুণ্ডে যে কোন প্রকারে হ'ক, একবার পড়তে পার্লেই অমর হওয়া যায়; কেউ যদি স্তবস্তুতি ক'রে পড়ে, সেও অমর হয়, আর কাকেও যদি কোন রকমে ঠেলে. সেই অমৃতকুণ্ডে ফেলে দেওয়া যায়, সেও অমর হয়; তেমনি ভগবানের নাম জান্ডে, অজান্তে বা ভাল্ডে যে প্রকারে হ'ক, লইলে তার ফুল হবেই হবে।

৫। এই কলি যুগে নারদীয় ভক্তিমতই
 প্রশস্ত। অন্থ অন্থ যুগে নানা রকমের
 কঠোর সাধনের নিয়ম ছিল, সে সকল

সাধনে এ যুগে সিদ্ধিলাভ করা বড় কঠিন। একে জীবের অল্প পরমায়ু, তাতে মালো-য়ারী (ম্যালেরিয়া) রোগে কাবু ক'রে ফেলে, কঠোর তপস্থা কেমন ক'রে করবে?

#### ধর্ম প্র চার।

১। সাধু মহাপুরুষদিগের নিকটস্থ আত্মীয় লোকেরা অগ্রাহ্য করে, দূরের লোকদিগের নিকট তাঁদের আদর হয়, ইহার কারণ-কৈ ? — যেমন বাজীকরের বাজী, তাদের কাছের আত্মীয় লোকেরা দেখে না, দূরের লোকেরা দেখে অবাকৃ হয়ে যায়। ২। বজ বাঁট্লের বিচি গাছের তলায় পড়ে না, উড়ে গিয়ে দূরে পড়েও সেখানে গাছ হয়। সেই রকম ধর্মপ্রচারকদিগের ভাব দূরেতেই প্রকাশ হয় ও লোকে আদর করে।

। লপ্ঠনের নীচে অন্ধকার থাকে, দ্রে
আলো পড়ে। সেই রকম সাধু মহাপুরুষদের
নিকটের লোকেরা বুঝ্তে পারে না. দ্রের
লোকেরা তাঁদের ভাবে মুগ্ধ হয়।

8। আপনাকে মার্তে হ'লে একটা নরুন্ দিস্তে হয়; কিন্তু অপরকে মার্তে গেলে ঢাল তরবারের দরকার হয়। তেমনি লোক-শিক্ষা দিতে হ'লে অনেক শাস্ত্র পড়তে হয় ও অনেক তর্ক যুক্তি ক'রে বোঝাতে হয়; কিন্তু আপনার ধর্মলাভ কেবল একটা কথায় বিশ্বাস কল্লেই হয়।

ে। ও দেশেতে লোকে যখন ধান মাপে,
একজন মাপ্তে থাকে আর একজন পিছনে
দাঁড়িয়ে থাকে; যেই কম পড়ে আসে,
পিছনে যে গাদা করা থাকে, তা থেকে
ঠেলে দিয়ে তার সাম্নে যুগিয়ে দেয়।
তেমনি যারা ঠিক ঠিক সাধুভক্ত, ঈশ্রীয়
কথা বলা ফ্রাতে না ফ্রাতে তাদের ভিতর
থেকে ভাব যুগিয়ে আসে। তাদের ভাব
আর ফ্রায় না।

# সাথক-সহচর ৷

যো গাচার্য্য

# **জীজীমদবধৃত** জ্ঞানান<del>ন্দ</del> দেব

কথিত।

ঘিতীয় সংস্কৃত

মহানিৰ্ববাণ মঠ।

>७२०।

All rights reserved.

মুল্য 10/0 আনা।

## ১৩ নং শিবনারায়ণ দাসের লেন, সিদ্ধেশ্বর মেসিন্ প্রেসে

ত্রীঅবিনাশ ক্র মণ্ডল দারা মুদ্রিত।

কলিকাতা,

কালীঘাট---নহানিৰ্বাণ মঠ হইতে

্ৰীরাখালদাস পাল কর্তৃক প্রকাশিত।

मन ३७३०।

## निद्यम् ।

কয়েক বৎসর পূর্বে এই গ্রন্থ ভক্তপ্রবর প্রীযুক্ত নগেক্তনাথ সেন মহাশয় প্রকাশ করেন। অধুনা

, अ श्रष्ट भूनम् जि ठ हरेन ।

প্রকাশক।



## সাধক সহচর ৷

## প্রথম ভাগ।

নানা ভক্ষ্য। কুধা এক। প্রত্যেক ভক্ষ্য দ্বারাই কুধানিবৃত্তি হইতে পারে। নানা শাস্ত্র। নানা মত। ঈশর এক। প্রত্যেক মতেই ভাঁহাকে প্রাপ্ত হওয়া যায়। ১।

বাহুদর্শনে সংসার অতি স্থন্দর ও মনোহর। সাংসারিক-বহিদৃ শ্য, অধিক চিত্তাকর্ষণ করিতে পারে; কিন্তু অন্তর, পারে না। ২।



বালুকা-চূণ-প্রলেপিত গৃহের চূর্ণ বিধৌত ও বালুপ্রলেপ ভগ্ন হইলে, ইফক বহির্গত হইয়া তাহার কদাকার প্রকাশিত হয়। সংসারও ফেন ঐ প্রকার বালুকা-চূর্ণ-প্রলেপিত একটি স্থশোভিত গৃহ। তাহার শোভা, বাছ-শোভা। ৩।

বিষ্ঠা-ত্যাগ-স্থানে বিষ্ঠা ত্যাগের পর, আর বসিয়া থাকিতে ইচ্ছা হয় না। সমস্ত ভোগ ত্যাগের পর, আর সংসারে থাকিতে ইচ্ছা হয় না। ৪।

্রপরিকার সূচী বহুকাল বস্ত্রে সংলগ্ন থাকিলে তাহাতে অধিক মরিচা ধরে। তাহা টানিয়া শীঘ্র উহা হইতে অসংলগ্ন করা যায় না। সূচী যতদিন পরিকার থাকে, টানিলে শীত্র খোলা যায়। সংসারে যাহার মন অধিক কাল সংলগ্ন থাকে, শীত্র তাহা হইতে বিচ্যুত করা যায় না। ৫।

বৃক্ষে যতদিন পত্র থাকে, ততদিন সতেজ ও সরস থাকে। বৃক্ষ হইতে চ্যুত হইলেই শুক্ষ্ ও নীরস হয়। কল বৃক্ষে পর্য্যুসিত হয় না। জীবের মন যতক্ষণ ঈশর-রূপ-বৃক্ষে থাকে, ততক্ষণ তাহা প্রেম-ভক্তি-রসে সরস থাকে। প্রেম-ভক্তি-রসময় মনঃফল ঈশর-বৃক্ষচ্যুত হইয়া সংসারে থাকিলেই পর্যুসিত হয়। ৬।

সংসার ও তদাতুষঙ্গিক যাহা কিছু, সমস্তই পরাধীনতার হেজু। ৭।

সংসার হইতে মনের নির্লিপ্তি মুক্তি।

মনের সংসার-নির্লিপ্তি ব্যতীত, মৃত্যু—মুক্তির কারণ নহে। সংসারলিপ্তাবস্থায় বারস্থার মৃত্যু হুইলে. মুক্তি ব্যতীত বারস্থার জন্ম হুইবে। ৮।

বন্থায় অনেক নৌকা মগ্ন হয়। সংসার-সমুদ্রের বন্থায় অনেকেরই মনঃ-তরী মগ্ন হয়। কচিৎ ভগবৎকৃপায় কোন কোন মনঃ রক্ষা পায়। ৯।

অতি নিপুণ সম্ভরণকারীর সর্বাঙ্গে বৃহৎ
বৃহৎ শিলা সকল বাঁধিয়া দিলে, তিনিও
জলমগ্ন হন। সাংসারিক-ভার-বিহীন হইয়া
ভব-সমুদ্র পার হইবার চেফা কর। অধিক
ভারযুক্ত হইলে, তুমি তাহাতে ডুবিবে। ১০।
মহাক্রতগামী তেজী অশ্বকে শৃখাল ঘারা
কাঁধিয়া রাখিলে, সে আর দোড়িতে পারে না।

মায়া-শৃষ্খলমুক্ত হইলে, তবে ঈশ্বরের দিকে অগ্রসর হইতে পারিবে। ১১।

অঙ্গে আল্কাৎরা লাগিলে, জলের ঘারা ধৌত করিলে উঠে না। কিছুক্ষণ তৈল মর্দ্দন করিলে উঠে। মায়া আল্কাৎরার ন্যায়। উহা মন হইতে ভক্তিরূপ তৈলের ঘারা তুলিতে হয়। ১২।

গায়ে শুঁয়াপোকার কাঁটা লাগিলে,
প্রথমতঃ ভুমুর-পাতা ঘদিলে, কতক উঠে'
যায়। পরে, সফণ্টক স্থানে চূণের প্রলেপ
দিলে কণ্টক যন্ত্রণা-দায়ক হয় না। 'অবিজ্ঞামায়ারূপ শুঁয়াপোকার, ষড়রিপুরূপ কণ্টক
মনে বিদ্ধ রহিয়াছে। প্রথমতঃ, বিবেকরূপ
ভুমুরপাতা ঘষিলে, কতক উঠিবে; পরে,

সেই স্থানে বৈরাগ্যরূপ চূণের প্রলেপ দিতে হইবে। ঐ প্রলেপপ্রভাবে ষড়রিপুরূপ কণ্টক ক্রমে নিস্তেজ হইবে। ১৩।

সর্বপ, নারিকেল এবং এরও ফলের শস্ত—জল ও তৈল উভয়-রসাত্মক। কিছুকাল ঐ
তিন সামগ্রী সূর্যা-কিরণে রাখিলে, উহাদের
মধ্যস্থিত জল শুক্ষ হয়; কিন্তু তৈল শুক্ষ হয়
না। জীবের মনও পাপপুণ্যময়। জ্ঞান-সূর্য্যের
কিরণে জীবের পাপরূপ জল-সকল শুক্ষ হয়;
কিন্তু পুণারূপ তৈল-সকল শুক্ষ হয় না। ১৪।

সংসারে ও তদামুষঙ্গিক ধনে বিরাগ জন্মিলে, অবশ্যস্তাবী দরিত্রতা হয়; তাহা শান্তি-প্রসূতি, স্থপ্রদা ও আনন্দদায়িনী। ঐ প্রকার দারিত্র্য আকাজ্জ্বণীয়; উহা স্বাধীনতার জননী। ১৫। যে নারী পিতলের অলঙ্কার পরে, সে সর্নের পাইলে তাহা ত্যাগ করে। হীরকের পাইলে, স্বর্ণালঙ্কার পরে না। সাংসারিক মুখ অপেক্ষা উৎকৃষ্ট স্থুখ পাইলে, সাংসারিক মুখ তুচ্ছ বোধ হয়। ১৬।

পণ্ডিতের গৃহে কোন গ্রন্থ না থাকিলেও তাঁহার ক্ষতি নাই। তাঁহার পাণ্ডিত্য আছে। মূর্থের গৃহে বহু গ্রন্থ থাকিলেও তাহার পাণ্ডিত্য লাভ হয় না। ভগবানের প্রতি যাঁহার প্রেমভক্তি আছে, তাঁহার সকলই আছে। যিনি কেবল মৌখিক ধর্ম সম্বন্ধে কতকগুলা কথা বলিতে ও লিখিতে পারেন, প্রকৃত কথায় তাঁহার কিছুই নাই। ১৭।

যত কাল সংসারে পুত্রকলত্র প্রভৃতির ও

ধনের মম্তা মন হইতে পরিত্যক্ত না হইবে, তত কাল প্রকৃত সন্ত্যাস নহে। ঐ সমস্ত মমতা-বিশিষ্ট ব্যক্তি; সর্ববিত্যাগী, সন্ত্যাসীর ভেক (বেশ) ধারণ-পূর্ববিক কোন নির্ভ্তন ছানে অথবা বনে বাস করিলেও, তাঁহাকে সর্ববিত্যাগী সন্ত্যাসী বলা যায় না। ঐ প্রকার সাংসারিক মমতাযুক্ত আচরণে বরঞ্চ মহা অপরাধ এবং পাপ হইতে পারে। ১৮।

অধিক জলে অল্লাগ্নি তিন্ঠিতে পারে না।
অধিক অগ্নিতেও অল্ল জল তিন্ঠিতে পারে না।
কিন্তু বৃহৎ সমূদ্রে বাড়বাগ্নি আছে। সাধারণ
লোকের পক্ষে সংসার ও ধর্ম্ম একত্র নির্বিদ্ধে
তিন্ঠিতে পারে না। কিন্তু অবৈত, নিত্যানন্দ,
জনকত্ব ব্যাস, বশিষ্ঠ, প্রত্ব, প্রহলাদ, বলী ও

রায় রামানন্দ প্রভৃতির স্থায় মহা**ত্মাগণে**র পক্ষে উভয়ই পারে। ১৯।

শিশু ও বালক-বালিকাগণ যে প্রকারে নির্লিপ্তভাবে সংসারে থাকে, সিদ্ধ মহাপুরুষ-গণও সেই প্রকারে থাকিতে পারেন। ২০।

অল্প বয়ক্ষ বালক-বালিকাগণ কখন
কাপড় পরে, কখন উলঙ্গ হইয়া থাকে।
উভয় অবস্থাতেই তাহারা মুক্ত। তাহাদের
ভায় সিদ্ধ-পুরুষদিগের আচরণ ও স্বভাব।
সিদ্ধ-পুরুষ সর্ববাবস্থায় মায়ামুক্ত। ২১।

ব্যাত্র এবং বিড়াল, আলোকে ও অন্ধকারে উভস্কেতেই দেখিতে পায়। নির্মায়িক সিদ্ধ-পুরুষগণ অজ্ঞানান্ধকারাচ্ছন্ন মায়াময় সংসারেও জ্ঞান-নেত্র দ্বারা সচিচদানন্দকে দর্শন করেন। তাঁহানের সংসারের সংস্রব ও অসংস্রব সমতুল্য। সংসার-সংস্রবেও তাঁহাদের কোন ক্ষতি হইতে পারে ন!। ২২।

উত্তম আহার্য্য আহার করিলেও বিষ্ঠা হয়। বিষ্ঠা—তুর্গন্ধযুক্ত, কেন্দ্র স্পর্শ করিতে চাহে না। বিষ্ঠা মাটি হইলে আর তাহাতে তুর্গন্ধ থাকে না। তথাচ বিষ্ঠা, মাটি হইয়াছে যে জানে, সে তাহা স্পর্শ করিতে চাহে না। বিষ্ঠাতে লোকের এত স্থাণা! ভাল লোক মন্দ্র হইয়া পুনরায় ভাল হইলেও, অনেকে তাঁহার সংসর্গৈ থাকিতে ইচ্ছা করেন না; অনেকে তাঁহাকে স্পর্শ পর্য্যন্তও করেন না। ২৩।

বহুকলশালীরুক্ষ নম হয়। যে ব্যক্তি নানা সদ্র্তিরূপ ফলবান্, সেই ব্যক্তিই নম । ২৪।

পাণা-পুকুরের জল পাণায় আর্ত, পঙ্কিল এবং দুর্গন্ধময়। তাহার পৃশ্মিকা (পাণা) সকল অপস্ত করিলেও নির্মাল জল পাওয়া যায় না। কখনও স্বচ্ছ পুন্ধ্রিণী পৃশ্লিতে আরত হয় না। তাহার জলে পক্ষের তুর্গন্ধও নাই। যাহার অন্তর ভাল, তাহার বাহিরও ভাল!২৫।

যাঁহাকে অধিক লোক মাতা গণ্য করে, অথচ, তাঁহাকে প্রহার করিলে, তিনি প্রহার करतन ना ; ভर्मना कतिल, ভर्मना करतन ना ; कर्षे कथा विलाल, कर्षे कथा वर्णने ना, তিনি মহৎ এবং মহাপুরুষ। ২৬।

দাসকে প্রভু সময়ে সময়ে প্রহার ও ভৎসনা করেন। দাস অক্ষমতা-প্রযুক্ত সে

সমস্ত সহ্য করে। তাহাতে তা'র মহস্থ নাই।২৭।

বিষ্ণুপুরাণে বিষ্ণুকে ব্রহ্ম, শিব সম্বন্ধীয় গ্রন্থ সকলে শিবকে ব্রহ্ম, মহাভাগবতে শক্তিকে ব্রহ্ম, শ্রীমন্তাগবতে ও ব্রহ্মবৈবর্ত্তে ক্ষাকে ব্রহ্ম এবং অস্থান্ত মতের নানা গ্রাম্থে একই ব্রহ্মের নানা নাম আছে। যাঁহার প্রকৃত ব্রহ্মজ্ঞান হইয়াছে. তাঁহার অভেদ-বুদ্ধি হইয়াছে। তিনি বিষ্ণুপুরাণের বিষ্ণুকে, শৈবগ্রন্থ সকলের শিবকে, মহাভাগবতের শক্তিকে. শ্রীমন্তাগবতের ও ব্রহ্মবৈবর্ত্তের কৃষ্ণকে অভেদ বোধ করেন। ২৮।

সংস্কৃত 'সৎ'-শব্দার্থে উত্তমও হয়। ত্রহ্মকে 'সৎ' বলা হয়। ইংরাজীতে পরমেশ্বরবাচক 'গড়' শব্দ গুড় শব্দের অপভংশ। গুড় অর্থেও উত্তম, সং অর্থেও উত্তম; স্কুতরাং, গুড় এবং সং অভেদ। গড় এবং সং ব্রহ্মও অভেদ। ২৯।

মমুয়্য বহু। প্রত্যেক মনুয়াের রুচি স্বতন্ত্র। নানা মনুষ্যের নানা প্রকার খাতে. 'নান। প্রকার পরিচ্ছদে, নানা প্রকার কথোপকখনে রুচি এবং আনন্দ। এমন কি. প্রত্যেক বিষয়ে প্রত্যেক মনুষ্মের স্বাতন্ত্য পরিলক্ষিত হয়। প্রত্যেকের ধর্মপ্রবৃত্তিও এক প্রকার নহে: এইজন্য, ধর্ম্ম সম্বর্দ্ধে নানা মুনির নানা মতের স্থপ্তি হইয়াছে: নানা প্রকার শাস্ত্র হইয়াছে। সেইজন্য, ভগবান্ও নানারূপী হন। তাঁহার সাকারতে নানাত। নিরাকারতে একত্ব। সিদ্ধাবস্থায় ঈশরীয় বহু সাকার এক বোধ এবং দর্শন হয়। এই প্রকার বোধ এবং দর্শনকে সাকারে অবৈত জ্ঞান বলা যায়। মহাসিদ্ধাবস্থায় সাকার-নিরাকারে অভেদ জ্ঞান হয়। এই প্রকার জ্ঞান অতি তুর্লভ। ৩০।

নিজ সম্বন্ধীয় জ্ঞানকে আত্মজ্ঞান বলি। সেই আত্মজ্ঞান-জনিত যে আনন্দ হয়, তাহাকে আত্মজ্ঞানানন্দ বলা যায়। ৩১।

জীবাত্মা ও পরমাত্মা তু'টি নাম আছে।
বস্তুতঃও তু'টি। ঐ তুইটি বোধ এবং
অবস্থাতে যতদিন পৃথক থাকে, ততদিন
দৈতজ্ঞান থাকে। অবস্থা এবং বোধে উভয়ের
ঐক্য হইলেই অদৈত জ্ঞান বলা যায়। ৩২।
বীজ যেন জীবাত্মা। বৃক্ষ পরমাত্মা।

বীজ-জীবাত্মা রক্ষ-পরমাত্মা হইলে, তাঁহার নাম. রূপ. গুণ. এবং স্বভাবের সম্পূর্ণ পরিবর্ত্তন হইবে: স্তরাং, তখন তাঁহাকে প্রমাত্মা বলিতে হইবে এবং তাঁহার পরমাত্মার গুণ, অবস্থা, এবং স্বভাব প্রভৃতি সমস্তই হইবে। জীবাত্মা-পরমাত্মার ঐক্য (অভেদৰ) এই প্রকারের হয়। বীজ এবং বুক্ষ অভেদ এবং এক পদার্থ হইলেও যেমন উভয়ের নাম, রূপ, গুণ, অবস্থা এবং স্বভাব প্রভৃতিতে পরস্পর অনেক প্রভেদ আছে, তদ্রপ জীবাত্মা এবং পরমাত্মা এক পদার্থ এবং অভেদ ইইয়াও উভয়ে অনেক প্রভেদ। ৩৩।

দৈহিক এবং মানসিক কাৰ্য্য-বিহীনভায় নিক্ৰিয়ৰ ও নিগুৰ্ণাছ হয়। দৈহিক ও মানসিক কোন প্রকার কার্য্যসত্ত্বে নিজ্জিয়ত্ব ও নিজ্ঞ পত্র হইতে পারে না। ১৪।

বেদ-বেদান্তের মতে ত্রন্ধা নিগুণি, নিজ্জিয়,
নির্লিপ্ত ও নিরাকার। পানাহার, বাক্যালাপ,
দৈহিক কিম্বা মানসিক সমস্ত কার্য্যই গুণের
পরিচায়ক। ত্রন্ধাত্ব প্রাপ্তি হইলে, ঐ সমস্ত
থাকে না। নির্বিকল্প-সমাধি ব্যতীত নিগুণি,
নিজ্জিয় এবং নির্লিপ্ত হইতে পারি না।
"সোহহং" যিনি বলেন, তিনি তাহা নন। ৩৫।

যতক্ষণ কর্ণে নানা শব্দ শুনি, চক্ষে নানা পদার্থ দেখি, মুখে নানা কথা বলি, রসনায় নানা রসাস্বাদন করি, নাসায় নানা গন্ধ আঘাণ করি, শরীরে শীত, গ্রীম্ম, প্রহার ও আঘাত প্রভৃতি বোধ করি, ততক্ষণ আমার অদ্বৈতজ্ঞান নহে। অদ্বৈতজ্ঞানে দ্বৈত বোধ থাকে না। ৩৬।

শোক, ছুঃখ, আনন্দ সর্ববদা বোধ করি
না। যতক্ষণ বোধ করি, ততুক্ষণই উহাদের
অস্তিত্ব বোধ হয়। যখন বোধ করি না, তখন
অস্তিত্বওবোধ করি না। নিরাকার-ক্রন্ধ-বোধও
'ঐ প্রকারে হয়। ৩৭।

ভক্তি কামধেমু। প্রেম যেন তাঁহার তুমা। ৩৮।

ভক্তি, দাশ্য-ভাবাত্মক। অন্য কোন ভাবে দাস্থের প্রকাশ ব্যতীত ভক্তির উদ্রেক হইতে পারে না। ৩৯।

ভক্তি, নিজের প্রতি হইতে পারে না। অপুরের প্রতি হইতে পারে। ৪০।

ভক্তের কুপায় ভক্তি হয়। ভক্তির কুপায় कुरुश्राश्चि रय । 8)।

অধিক প্রভুপরায়ণ ভূত্যের, প্রভুর সেবায় আনন্দ আছে। প্রকৃত ভগবৎ-সেবাদাসেরও ভগবৎ-সেবানন্দ উপভোগ হয়। ৪২।

লক্ষাণ, ভরত এবং হ্যুমানের তুল্য রামদাস্থ কাহারও ছিল না। প্রভুর জন্য সর্ববত্যাগ, প্রভুর জন্ম প্রাণপণ কেবল ঐ তিনেরই ছিল। লক্ষ্মণ রাজভোগ পরিত্যাগ তিনি রামকার্য্যে শক্তিশেলে মৃতকল্প হইয়া-ছিলেন, তিনি রামকার্য্যে কত জীবন-সঙ্কটাপন্ন যুদ্ধে যুদ্ধ করিয়াছিলেন। ভরতও বড় সামাগ্য রামদাস ছিলেন না। প্রকৃত প্রভুর সংখে

স্থামুভব এবং প্রভুর তুঃথে তুঃখামুভব তাঁহার এত অধিক ছিল যে. প্রভু ভোগবিলাস পরিত্যাগপূর্বক যোগিবেশধারী যোগীর আচরণকারী হইলেন ত' তিনিও প্রভুর কার্য্যের অনুষ্ঠান করিতে লাগিলেন। কেবল প্রভুর গায়ে হাত বুলাইলেই দাস্ত হয় না। \*বেতন-ভোগী দাসও ত' ঐসকল করে। প্রকৃত দাস্তের উচ্ছল দৃষ্টান্ত লক্ষাণ, ভরত এবং হমুমান ;—যাঁহারা প্রভুর জন্য সর্ববত্যাগে. প্রভুর জন্য নিজ নিজ প্রাণ বিসর্জ্জনে পর্যান্ত প্রস্তুত ছিলেন। ৪৩।

শ্রীরামচন্দ্র পিতৃসত্য পালনে ভোগ-বিলাস-ত্যাগী, যোগিবেশধারী, বনবাসী ও বনচারী হইয়াছিলেন। কিন্তু শ্রীরামভক্ত ভরতের নিজ প্রভু শ্রীরামচন্দ্রের প্রতি প্রগাঢ়-দাস্যভাবাজ্মিকা প্রেমা-ভক্তি থাকায় তিনি সর্ববত্যাগী ও যোগিবেশী হইয়াছিলেন। ৪৪।

অশ্রন্থ বেম নহে। শোকে, তুঃখে, কোন প্রকার দৈহিক যন্ত্রণায়, সদ্দীতে, চক্ষতে অধিক পরিমাণে ধূম এবং তৈল লাগিলেও অশ্রু নিৰ্গত হয়। প্ৰেম একটা মানসিক শক্তি :— যে শক্তি প্রেমিক-মানুষকে প্রেমাম্পদকে আলিঙ্গন প্রভৃতি প্রেমাস্পদের সেবা-শুশ্রুষা ও তাহার অনেক প্রকার কার্য্য করায়, তাহার প্রতি নানা প্রকার যত্ন করায়। তাহা প্রেমাস্পদের বিরহে প্রেমিককে কাঁদায়। ৪৫। ে প্রেমের উৎপত্তির কারণ প্রেমাস্পদ। প্রেম মনোজ। প্রেমজ—ভাব, মহাভাব। ৪৬।

ভাব-মহাভাবাত্মক প্রেম ! অত্যে ভাবাত্মক প্রেম, পরে মহাভাবাত্মক প্রেম । ভাব কিন্ধা মহাভাব ব্যতীত প্রেম হইতে পারে না। ভাব-মহাভাবময় প্রেম । ৪৭ ।

প্রেমে কাহারো প্রতি দাস্থা, কাহারো প্রতি সখ্যা, কাহারে। প্রতি বাৎসল্য ও কাহারো প্রতি মধুর ভাব হয়। ১৮।

প্রেমের প্রধান ছুই শাখা, বিরহ এবং সন্মিলন। দাস্থা, সখ্যা, বাৎসল্য ও মধুর এই চারি ভাবেই বিরহ এবং সন্মিলন আছে। ঐ চারি ভাবের সন্মিলন-সম্ভোগেই শাস্তি আছে। শাস্তিময় আনন্দ। ১৯।

সংসার-সম্বন্ধীয় প্রেম মহাবন্ধন। সাংসারিক প্রেমবন্ধন অতি ছু:খজনক। ৫০।

ঈশ্বর এবং ঈশ্বরের ভক্তগণের প্রতি ষত অধিক প্রেম হইতে থাকে. ততই শংসার সম্বন্ধীয় প্রেমের হ্রাস হইতে থাকে। শংসার সম্বন্ধীয় প্রেম, অনিত্য প্রেম। ভগবান এবং ভক্ত সম্বন্ধীয় প্রেম, নিতা। এই স্থল জড়-দেহাবলম্বনে আমি সংসারের যাঁহাদের প্রতি প্রেম করি, দেহত্যাগে আর আমার তাঁহাদের সহিত কোন সম্বন্ধই থাকিবে ন।। কিন্তু ভগবানের সঙ্গে আমার চিরসম্বন্ধ । ৫১।

মগ্য পান যে ব্যক্তি করে নাই, তাহার মন্ত্রতা হয় না। ভগবৎ-সম্ভোগ যিনি করেন. তাঁহারই ভাব মহাভাব হয়। ৫২।

´ জীবের জীবনে বড় মমতা. প্রাণে <del>বড়</del>

ষত্ম। সে দূরে কোন প্রাণসংহারক জস্তু দেখিলে ভীত হয়, ভাবী বিপদ্ আশক্ষায় সেইস্থান পরিত্যাগ করে। বায়ুর অল্প প্রবলতায় তাহার নৌকারোহণে শক্ষা হয়। আত্ম ও দেহ বিস্মৃত হইলে, আপদ্-বিপদে ভয় থাকে না। জীবনে মমতা যতক্ষণ, ততক্ষণ ভবিত্যা-মায়ার অধিকারভুক্ত থাকিতে হয়। মহাপ্রভু শ্রীগোরাঙ্গদেবের মহাভাবে আত্ম ও দেহ বিস্মৃত হইত। ৫০।

আজ্ব-বিশ্বৃতি না হইলে, দেহ-বিশ্বৃতি হয়
না। মহাপ্রভু আজ্ব-বিশ্বৃতি-দশায় নীলগিরি
হইতে সমুদ্রে পতিত হইয়াছিলেন। মহাভগবৎ-প্রেম না থাকিলে, ঐ প্রকার দশা হয় না।
দ্বীবে ঐ প্রকার দশা অসম্ভব। মহাপ্রভু,

ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণের পূর্ণাবতার ছিলেন। জীবে প্রেমভক্তি শিক্ষা ও প্রদানের জন্ম মনুয়ারূপে মর্ত্ত্যে তাঁহার অবতারণা হইয়াছিল। একজন মহাপণ্ডিতের একজন বালককে 'বর্ণপরিচয়' পড়াইতে হইলে. যেমন ঐ বালকের ন্যায় তাঁহাকেও বর্ণগুলি উচ্চারণ করিতে হয়. তজ্ঞপ কেবল জীব-শিক্ষার্থে মহাপ্রভুর ভাব ও মহাভাবজনিত বিবিধ দশা হইয়াছিল। তাঁহার নবরূপ ধারণের অন্যান্য কারণও নির্দ্দিষ্ট আছে। প্রয়োজন মতে প্রকাশ করা যাইবে। ৫৪।

মহাভারত, শ্রীমন্তাগবত ও অনস্তসংহিতা প্রভৃতি শাস্ত্রপ্রমাণে মহাপ্রভু শ্রীচৈতন্যদেব শ্রীকৃষ্ণের অবতার। শ্রীকৃষ্ণ কত অবতার হইবেন, তাহার কোন নির্দ্দিষ্ট সংখ্যা কোন আর্য্যশাস্ত্রেই অবধারিত নাই। সাধুগণের পরিত্রাণের জন্য, ধর্ম্ম সংস্থাপন ও সংরক্ষণের আবশ্যক হইলেই তিনি যুগে, যুগে অবতীর্ণ হন; তৎসম্বন্ধে সর্বব-শাস্ত্র-সারাৎসার শ্রীমন্তগবদগীতোক্ত নিম্নলিখিত ভগবদ্বাক্য প্রমাণ করিতেছে;—

"পরিত্রাণায় সাধূনাং বিনাশায় চ ছফ্কতাম্। ধর্মসংস্থাপনার্থায় সম্ভবামি যুগে যুগে ॥" ৫৫॥

ক্ষুদ্র আশ্রয় করিয়া বৃহতে বাইতে হয়। রাজ-অট্টালিকা যত বড়, তন্মধ্যে প্রবৈশদার তত বড় নহে। পরিমিত-দেহ-বিশিষ্ট-শুদ্ধাত্মা-শুরু যেন ব্রহ্মরূপ বৃহৎ রাজ-অট্টালিকার প্রবেশ-দার। ৫৬।

নম্রতা, বিনয়, বিল্লা, সরলতা, উদারতা, कीरव मग्ना. विरवक. देवताना, छ्वान, विछ्वान, ভক্তি এবং প্রেম প্রভৃতি সমস্ত মহতী শক্তির বিকাশই স্থূল জড় অবলম্বনে হয়। স্থূল-জড়াশ্রর ব্যতীত কোন শক্তিরই প্রকাশ হইতে পারে না। যাগ আশ্রযে আমরা বিস্থালাভ করি: যাহা আশ্রয়ে আমরা প্রেম. ভক্তি প্রাপ্ত হই. তাহা কখন অবজ্ঞেয় এবং ভচ্ছ পদার্থ হইতে পারে না: আমরা ঐ मकल मम्खनावनी यांश इटेए প्रार्थ इटे. তাহা অবশাই অসাধারণ ও অসামান্য। সকল আত্রক্ষই আত্রবক্ষ: কিন্তু সকল গুলিই এক শ্রেণীর নহে। যে গাছে টোকো আম ফলে. নে গাছ অপেকা বোম্বেয়ে আমের গাছের অধিক আদর। যে স্থলে অসাধারণতা, অসামান্ততা এবং অলোকিকতা দেখি, সে স্থল আমাদের বড় আদরের সামগ্রী। ৫৭।

স্থুল জড়দেহই ত' মাতৃ-পিতৃম্নেহ নহে ; স্থল জড় দেহই ত' মাতাপিতা নহেন, তবে আমরা অতি ভালবাসার সহিত সেই সকল <sup>•</sup> স্থলের সেবা-শুশ্রুষা এবং পদ-বন্দনা প্রভৃতি করি কেন ? ঐ সকল গুরুজনের স্থূল জড়দেহের সেবা-শুশ্রাষা এবং বন্দনা করা অভিপ্রেত এবং উত্তম কার্য্য হইলে. গুরুর সেবা-শুশ্রাষা এবং বন্দনাও বিধেয়। সংসার বন্ধন হইতে যে সুলাশ্রায়ে মুক্ত হওয়া যায়. সে স্থলই বা বন্দনীয় এবং সেব্য হইবে না কেন ? যে স্থল হইতে নানা সদগ্ৰ, বিবেক,

বৈরাগ্য, জ্ঞান, বিজ্ঞান, ভগবৎপ্রেম-ভক্তি এবং অসাধারণ দয়া এবং অস্থান্য মহোপকার লাভ করি, সে স্থল, সে জড় আমাদের সর্ববাপেক্ষা অধিক মান্ত, অধিক পুজ্য, অধিক সেবা এবং অধিক বন্দনার যোগা অবশ্যই হইবে। সেই স্থলেই ঈশবের বিশেষ প্রকাশ জানি: সেই স্থুলেই ঈশ্বের আবির্ভাব वृक्षि। ८৮।

রাজাও মনুষ্য, যে ব্যক্তি মল মূত্র পরিষ্কার করে, সেও মতুশ্য। কিন্তু রাজা, ক্ষমতায় ( শক্তিতে ) মেথর অপেকা মহাশ্রেষ্ঠ। পশুতও মমুষ্য, মূর্থও মনুষ্য। পাণ্ডিত্যশক্তিতে মূর্থ অপেকা পণ্ডিত শ্রেষ্ঠ। গুণের তারতম্য চিরকালই আছে। কোন মনুষ্য-শরীরে ভগবানের আবির্ভাব হইলে, অসাধারণ-শক্তির বিকাশে জানা যায় । ৫৯।

মুৎপাত্রে মূল্যবান্ সামগ্রী রাখিলেও থাকিতে পারে। অতাপি অনেক পল্লীগ্রামে চোর এবং দস্তাভয়ে মুৎপাত্র মধ্যে অধিক মূল্যের অলঙ্কার সকল স্থাপন পূর্ববক মৃত্তিকা ঁনিম্নে রক্ষা করা হয়। কিন্তু সচরাচর মুৎপাত্র সকলে তণ্ডল, তৈল, ঘৃত, নবনীত, শর্করা প্রভৃতি নানা প্রকার আহার্য্য এবং পানীয় সকল এবং অন্যাগ্য দ্রব্য সকলই থাকে। মৎস্থা, বরাহ এবং মন্ত্রায়ের মধ্যে সাধারণতঃ অসাধারণ-শক্তি অত্যাশ্চর্য্য নানা গুণ এবং অসাধারণ নানাকার্য্য-সম্পাদনী ক্ষমতা দেখিতে পাওয়া যায় না। ঐ সকল অসামাশ্যতা.

সামান্য প্রাণিগণ মধ্যে দেখিলেই, তাহাদের মধ্যে স্বয়ং ভগবানের আবির্ভাব স্থীকার অবশ্যই করিতে হইবে। মলিন ছিন্ন বস্ত্র অতি তুর্গন্ধযুক্তই হয়। কিন্তু তাহা কোন স্তরভিসামগ্রীময় হইলে, তন্ময় সৌরভ কি প্রকারে অস্বীকার করিবে ? কোন নর-দেহ. কোন নারীদেহ কিম্বা অন্ত কোন প্রাণিদেহ হইতে অসামান্ত, অসাধারণ, অত্যাশ্চর্য্য, অলোকিক এবং অন্তত নানা কার্য্যের, নানা শক্তির, নানা গুণের এবং নানা ভাবের প্রকাশ দেখিলে. সেই দেহে ভগবদাবির্ভাব অস্বীকার কি প্রকারে করিব ? ৬০।

त्रक्टरे भूँग रहा। वीकरे दूक रहा। ষেচ্ছায় ঈশরও নানা অবতার হন। ৬১।

চক্র সূর্যোর প্রকাশ সর্ববদা দেখি না, অবতার রূপে ভগবানের প্রকাশও সর্ববদা দেখি না। চক্র সূর্যোর প্রকাশ যখন দেখি না, তখনও চক্র সূর্য্য থাকেন: যখন অবতাররূপে পৃথিবীতে ভগবানের প্রকাশ না দেখি, তখনও তিনি থাকেন। ৬২।

ভগবান, মনুষ্য প্রভৃতি রূপে যত অবতার হইয়াছেন, জন্মগ্রহণ ব্যতীত নানা যুগের নানা ভক্তকে যতপ্রকার অপরূপ রূপে দর্শনি দিয়াছেন, দিতেছেন ও দিবেন, সে সমস্ত রূপই নিত্য। সে সকলরূপ ভগবানের মধ্যে প্রচছর ভাবে থাকে, কোন মহানিষ্ঠাবান্ প্রম ভক্তের মনোবাঞ্চা পূর্ণ করিতে হইলে, প্রয়োজন মতে তাঁহাতে তাহার প্রত্যেকটিরই প্রকাশ পাইতে পারে এবং হয়। দ্বারিকায়
হনুমান্কে, কল্পিণী এবং কৃষ্ণই, সীতারামরূপে
দর্শন দিয়া কৃতার্থ করিয়াছিলেন। কোন
কোন আর্য্যশাস্ত্রে ঐ প্রকার অনেক উদাহরণ
প্রাপ্ত হওয়া যায় : ৬৩।

কাহারো অজ্ঞাতসারে অধিক বালুকার সঙ্গে অল্প চিনি মিশ্রিত করিয়া, তাহার সমক্ষেরাথিলে, সে বালুকা ব্যতীত অপর কিছুই দেখিবে না। জানিলেও,বালুকাচয় পৃথক্ করিয়া চিনি গ্রহণ করিয়া আস্বাদন করিতে সমর্থ হইবে না। মনুষ্যরূপী ভগবান্ চিনি-স্বরূপ। ভাহার মনুষ্য-দেহ যেন বালুকা। শুদ্ধভক্তরূপ পিপীলিকা ব্যতীত অপর কেহই তাঁহাকে চিনিয়া আস্বাদন করিতে পারে না। ৬৪।

জল এবং তৈল উভয়েই তরল রস। জ**লে** অগ্রি নির্বরাণ হয়। তৈল জলে। মনুযারূপী ভগবানে এবং সাধারণ লোকে অনেক প্রভেদ। ৬১।

নদীর স্রোত নদীর মধ্য দিয়াই প্রবাহিত হয়। বত্যা নদার কুল পর্যান্ত ভাসায়। বত্যায় • নদীতীরের অতি অপকৃষ্ট পদার্থ সকলও ভাসায়। সাধারণ সাধু, নদীর স্বাভাবিক স্রোত. — সবতার, বন্যা। তিনি ভাল মনদ विচার করেন না. উত্তম অধম বিচার করেন না. উৎকৃষ্ট নিকৃষ্টের বিচার করেননা. পাণা অপাণীর বিচার করেন না. সমস্তই ভাসান। ৬৬।

সূর্য্যের আলোকে জগৎ আলোকিত হয়।

সূর্য্য এক, বন্ত নাই। অগ্নি-সম্ভূত আলোক বক্ত আছে। সেই সকলের কোনটিই জগৎ আলোকিত করিতে পারে না। সূর্য্য যেন ভগবানের অবতার। প্রত্যেক ক্ষুদ্র আলোক যেন এক একটি সাধু। ৬৭।

শান্ত্রে মৎস্থা,কুর্মা,বরাহ এবং নৃসিংহদেবের অতি বুহৎ আকুতির বিষয় বর্ণিত আছে। তাহা হইলে. ভগবানের সেই সকল মূর্ত্তি. সাধারণ ঐ সকল জন্তুগণের মূর্ত্তির ন্যায় মূর্ত্তি নহে। স্থতরাং সে সকল মূর্ত্তি অন্তত-আকারে এবং কার্যো। যছাপি ঐ সকল অসাধারণ এবং অম্ভূত আকারে এবং কার্য্যে হইলেন, তখন তাঁহাদিগকে ভগবান ব্যতীত আর কি বলিব १ ৬৮।

চৈতন্য, Spirit বা Holy Ghostও স্ফ জড়াকার হইতে পারেন। সে সম্বন্ধে বাইবেলে স্পষ্ট প্রমাণ আছে, যথা; and he saw the Spirit of God descending like a dove, \*\*\* (St. Matthew, III. 16.)—he saw the heavens opened, and the Spirit like a dove descending upon him: (St. Mark, I. 10.) And the Holy Ghost descended in a bodily shape like a dove upon him, \*\*\* (St. Luke, III. 22.)—I saw the Spirit descending from heaven like a dove, \*\*\* (St, John, I. 32.) & 1

দেহ আমরা নই, অথচ, দেহ-সম্বলিত মুমুষ্য নামে পরিগণিত। হিল্লোল-কল্লোল- **চঞ্চলতা-বিশিষ্টা** দ্রবময়ী জড়া নদী ব্যতীত তদভান্তরে চেতনা নদী ও মেদিনীর অভান্তরে চেতনা মেদিনীও আছেন। চেতনা তিনিই, রাবণ প্রভৃতি রাক্ষসগণ কর্ত্তক উৎপীডিতা হইয়া ব্রহ্মার নিকট নিজ মনোতঃখ জ্ঞাপন করিয়াছিলেন। যেমন সাধারণ লোকেরা আপনাদের আপনারা দেখিতে পায় না তক্রপ সাধারণ লোকে মহাসূক্ষা চেতনা নদী এবং মেদিনীকেও দেখিতে পায় না। ৭০।

এক ব্যক্তি অন্ধকার গৃহে অবস্থান করিতেছেন, অপর এক ব্যক্তি তাঁহার সম্পূর্ণ অজ্ঞাতসারে সেই গৃহে প্রবিষ্ট হইয়া অবস্থান করিলে. তিনি যেমন জানিতে পারেন না. তিনি যেমন সে ব্যক্তির শরীর দেখিতে পান

না, তজ্ঞপ অজ্ঞান-অন্ধকারের মধ্যে যাঁহারা বাস করিতেছেন, নিত্য-শরীরী সপ্তণ ব্রহ্ম তাঁহাদের সম্মুখস্থ হইলেও, তাঁহাকে তাঁহারা দেখিতে পান না ৷ ৭১ !

সমুদ্রে নানা জলজন্তু বাস করে।
তাহাদিগকে সকল সময়ে দেখিতে পাওয়া
যায় না। যাহারা জলে ভাসে তাহাদিগকেই
দেখা যায়। অনেকগুলি ধীবরের জালেও
পড়ে। ভব-সমুদ্রের মধ্যে ভগবান্ নানা
অপরূপরূপে বিবাজিত আছেন। শুদ্ধাত্মা
ধীবর শুদ্ধ প্রেমরূপ সূতার জালে কোন
কোন মুর্ত্তি ধরিয়া দেখিতে সমর্থ হন। ৭২।

## সাধক-সহচর ৷

## দ্বিতীয় ভাগ।

পরমেশ্বর এক। সেই একের নানা রূপ, গুণ, নাম ও শক্তি আছে। ১।

একু পরমেশ্বর—আকারে, রূপে ও নামে অসংখ্য। কিন্তু তাঁহার সকল আকার, সকল রূপ আর তিনি অভেদ। ফলের শাঁস, খোসা ও আঁটী আকারে, রূপে ও নামে এক নয়, অথচ, তিনে অভেদ। ২। শাঁস, খোসা ও আঁটীর সমষ্টি ফল
হইলেও, ঐ তিন আর ফল অভেদ হইলেও,
ফলের শাঁস, খোস। ও আঁটী বলি। সর্বনশক্তিমান্ পরমেশ্বর ও সর্ববশ্বক্তি অভেদ
হইলেও, সর্ববশক্তিমান্ পরমেশ্বরের সর্ববশক্তি
বলি। ৩।

ঈশর সর্বজ্ঞ ও সর্বশক্তিমান্। আমি সর্বজ্ঞ ও সর্বশক্তিমান্ নই; কারণ, পর মৃহুর্ত্তে আমার জীবনে কি ঘটিবে জানি না, আমার মৃত্যু কখন হইবে জানি না, আমি যাহা ইচ্ছা করি, করিতে পারি না; স্থতরাং, আমি সর্বশক্তিমান্ নই। সর্বশক্তিমান্ নই যখন, তখন ভগবান্ও নই। ৪।

. সর্বশক্তিমান না হইলে স্বাধীন হওয়া

্ষায় না। ভগবান্ সর্বশক্তিমান্। স্বাধীন ভিনি।৫।

কাঁচা ইট জলে রাখিলে গলে। উত্তম রূপে পোড়া ইট জলে রাখিলে গলে না; কাঁচা মন সংসারজলে গলে, তাহাতে মিশিয়া যাইতে পারে। কিন্তু পাকা মন যায় না। ৮।

দল—কারাগার, দল—পিঞ্জর। কারাগার হইতে স্বেচ্ছায় বাহির ছইতে পারা যায় না, দল থেকেও পারা যায় না। পক্ষী পিঞ্জরে বন্ধ থাকিলে, বেরুতে পারে না। দলরূপ পিঞ্জর থেকেও সহক্ষে বেরণ যায় না। ৭।

স্পৃত্তি অসত্য নয়; কিন্তু উহা অনিত্য ও পরিবর্ত্তনশীল। ৮।

বীজ-বুক্ষ হইলে, তাহার নানা প্রকার

পরিবর্ত্তন দৃষ্ট হয়। তুমি তাহার কোন পরিবর্ত্তিত অবস্থাই অসত্য বলিতে পার না। বীজও সত্য এবং তাহার নানা পরিবর্ত্তিত অবস্থাও সত্য। রক্ত রেতঃ জড়দেহ হইলে, তাহাদের নানা পরিবর্ত্তন হয়। তাহাদের প্রত্যেক পরিবর্ত্তিত অবস্থাই সতা। স্বাচ্চীর নানা পরিবর্ত্তন দেখ বলিয়া, স্প্রিকে অসত্য বলিতে পার না। এক পদার্থের নানা প্রকার পরিবর্ত্তন দেখা যায় যখন, তখন পঞ্চুতই লানা প্রকারে পনিবর্ত্তিত হইয়া, নানা প্রকার পদার্থ হইয়াছে, এ কথা অস্বীকার কি প্রকারে করিব १৯।

অন্ধকার পদার্থ নিচয়কে আরুত করিয়া পাকে: কিন্ত পদার্থ নিচয়কে দেখাইতে পারে না। আলোক পদার্থদিগকে দেখায়। তমোগুণ যেন অস্ককার। সম্বন্তুণ আলোক। ১০।

এক শক্তি অখণ্ড থাকিয়াও বহু হইতে পারেন। দীপালোক যেন শক্তি। সেই এক দীপ হইতে বহু দীপ জ্বালিলেও সে দীপ পূর্ণ থাকে। ১১।

কাল অর্থে সময়। সেই সময়-অর্থক কালের মধ্যে থাকিয়া, সেই কালমরা হইয়া যে শক্তি সমস্ত কার্যা করিতেছেন, তিনিই কালী। সেই কালীশক্তি স্জন, পালন ও নাশ তিনই ক্রেন। সেই শক্তির সকল ক্ষমতাই আছে। তাঁহার অপার মহিমা। ১২।

কান্তে রুই ধরিতে ধরিতে রুই ভেক্সে দিয়ে তাতে আল্কাৎরা লাগাইলে কান্ত নন্ট হয় না। রুই ধরিতে ধরিতে প্রতিকার না করিলে, ক্রমে কাষ্ঠ মাটি হয়। কুসঙ্গীরা রুই-পোকা। উহারা কাষ্ঠরূপ মানুষকে মাটি করে। মাটি করিবার পূর্বের ঐ প্রকার রুইএর বাসা ভেঙ্গে দিয়ে ভক্তিরূপ আল্কাৎরা মাথা'লে আর নফ্ট হইবার সম্ভাবনা থাকে না। ১৩।

পরিকার ঘরে ছুঁচো, ইন্দুর, সাপ বাস
ক'র্ন্থে পারে না। এঁদো ঘরে ঐ সকলের
বাস। পরিকার মনে কুর্ন্তিগণ থাক্তে
পারে না। ১৪।

হরিতকী, আমলকীর কষ বাহির করিয়া, ঐ সকলকে চিনির রসে পাক করিলে উহাও
স্থমিষ্ট মোরববা হয়। কোন মহাপুরুষ-খোদক পাপীর পাপরূপ ক্ষ নির্গত ক'রে, তা'কে ভক্তিরূপ চিনির রসে পাক করিলে, সেও भिर्द्ध इय । ১৫ ।

স্বর্ণকারের হস্তগত স্থাদ স্বর্ণ, স্বর্ণকার ইচ্ছা করিলেই নিষ্থাদ করিতে পারে। প্রত্যেক মহাপুরুষই নিজ শরণাপন্ন পাপীকে যখন নিষ্পাপ করিতে ইচ্ছা করেন, তখনই করিতে পারেন। ৬।

সংসার-বাগানে মনোরূপ তরুর আসক্তিরূপ মূল যত কাল সংলগ্ন থাকে. তত কলি তা'র ভোগরূপ রস শুকায় ना । ১९।

অপক বিল্প কঠিন ও বিস্বাস্থ। তাহা অগ্নিতে দথ্য করিলে. কোমল ও স্থসায় হয়।

অপরিপক্ব মন যতই জ্ঞানানলে দগ্ধ হয়, ততই নবম হয়। ১৮।

বিষ্ঠা মৃত্তিকা হইলে, তাহাতে আর তুর্গন্ধ থাকে না। মন্দলোক ভাল হইলে. তাহাতেও কোন দোষ দেখা যায় না। ১৯।

গোলকধাঁধার মধ্যস্তলে একটি মন্দির \*থাকে। যে পথ চেনে না. সে মন্দিরের মধ্যে যাইতে পারে না : যে চেনে. সে অতি সহজেই যেতে পারে। সংসারও গোলকধাঁধা। তন্মধো হরি-মন্দিরে হরি আছেন। যে পথ চেনে সে সংসারেও হরিকে পার। যে চেনে না. পে পায না। ২০।

তোমার ক্ষুধা হইলে.অপরে বরঞ্চ তোমার কুধা নিবৃত্তির সামগ্রী দিতে পারে: কিন্তু ক্ষ্ধা কোরে দিতে পারে না। ভগবানের জন্য ব্যাকুলতা তোমারই হইবে। অপরে তাহা করিয়া দিতে পারে না। ২১।

আমরা মৌখিকে ভগবান্কে পাইবার প্রার্থনা ভগবানের নিকট করি। আমাদের আন্তরিক প্রার্থনা সাংসারিক নানা সামগ্রী; স্বতরাং, সেই সকলই প্রাপ্ত হই। ভগবান্কে পাইবার আন্তরিক প্রার্থনা করিলে, অবশ্যই তাঁহাকে পাওয়া যায়। -২।

ভগবৎ-তত্ব-গাঁতের যে রাগিণী, অতি
অশ্লীল সঙ্গীতেরও সেই রাগিণী হইতে পারে।
ঐ প্রকার ভগবান্, উত্তম অধম উভয়েতেই
আছেন। ২৩।

বারম্বার চক্মকীর পাথর ঠুকিলেও ভাহার

ভিতরকার সমস্ত অগ্নি বহির্গত হয় না। যত 
অগ্নি বহির্গত হইয়া কার্য্য করে, কেবলমাত্র 
তত অগ্নিই সপ্তণ ও সক্রিয়। অবশিফ্ট যত 
অগ্নি চক্মকীর পাথরের মধ্যে থাকে, তত 
অগ্নি নিগুণ ও নিজ্ঞিয়। ঐ প্রকারে এক 
সময়ে একই চৈতন্য সপ্তণ ও নিগুণ—সক্রিয় ও নিজ্ঞিয়। ২৬।

কেবল চক্মকার পাথর দেখিলেই, তা'র ভিতরের আগুন দেখা হয় না। কেবল বিশ্ব দেখিলেই,বিশ্বময় ভগবান্কে দেখা হয় না।২৫।

চক্মকীর পাণর যেন জড়। ভা'র ভিতরের আগুন চৈত্য। ১৬।

অগ্নির উত্তাপে জল উফ করিলে, জল অগ্নি হয় না; কিন্তু অগ্নির উষ্ণতাশক্তি কিয়ৎক্ষণের জন্ম তাহাতে প্রকাশিত থাকে। জাবই ব্রহ্ম নহে, কিন্তু ব্রহ্মের শক্তি জীবে ঐ প্রকারে প্রকাশিত থাকিতে পারে। ২৭।

প্রত্যেক সাধু মহাপুরুষ এক একটি প্রদীপ। তাঁহারা জগৎ আলোকিত করিতে পারেন না। অল্ল স্থানের অল্ল লোকদেরই আলোক দিতে পারেন। ভগবানের পূর্ণ অবতার, গগনের পূর্ণচক্র। তিনি জগতের সমস্ত লোককেই আলোক দিতে সক্ষম। ২৮।

ছোট জিনিস হ'লেই তা'র অল্ল মূল্য হয়'না। এমন ছোট ছোট হীরক আছে. যা'র মূল্য অনেক টাকা। এমন ছোট মুক্তা আছে. যার মূল্য অনেক। ছোট গিনির দাম দল টাকা: সময়ে সময়ে ততোধিকও হয়।

ক্ষুদ্র পাঞ্চেতিক দেহবিশিষ্ট সকল মানুধেরই মূল্য অল্প নয়। দেহবিশিষ্ট ভগবান্ অমূল্য। ২৯।

সগুণ সাকার ভগবান্ রূপে, গুণে অনুপম :ভুবনমোহন ও মনোহর। ৩০।

পাশ্চাচ্য জ্যোতিষ ও ভূগোলের মতে
পৃথিবা বুরিতেছে; কিন্তু আমরা দেখিতেছি,
পৃথিবা স্থির হইয়া আছে। আমরা পৃথিবাকে
স্থির দেখিতেছি বলিয়া, কি বলিতে হইবে
যে, পৃথিবা ঘুরিতেছে না ? অভক্তেরা
দেবদেবার প্রতিমূর্ত্তি সকলকে অচেতন
দেখে; কিন্তু তাঁহাদের প্রকৃত শুদ্ধ ভক্তগণ
তাঁহাদিগকে চেতনই দেখেন। ৩:।

. ঝুনো নারিকেলের শস্তে ও শুক্ষ সর্যপের

মধ্যে তৈল আছে: ঘানিতে পিষিয়া দেখ। অব্যক্তভাবে নানা দেবদেবীর জড় প্রতিমূর্ত্তির ভিতরে নানা দেবদেবী আছেন: ভক্তিতে (प्रथ । ७२ ।

এমন কথা বলিতে নাই, এমন কাৰ্য্য করিতে নাই, যাহার দারা আমার উপকার, অপরের অপকার হয়। এমন কণা বলা ভাল, এমন কার্য্য করা ভাল, যাহাতে আমার এবং অপরের উপকার হয়। ৩৩।

আমি অত্যের দোষ গ্রহণ করিলে, নিজেও স্থ-শান্তিতে থাকিতে পারি না। যাহার দোষ গ্রহণ করি, তাহারও অস্ত্রখ অশান্তির কারণ হই। যে কার্যো নিজের ও অত্যের অহুখ এবং অশান্তি হয়, তাহা করা ভাল নয়।

আমি অন্তকে ঘুণা ক'রেও স্থখণান্তি পাই না আমি অন্যের প্রতি রাগ হিংসা ক'রেও স্তথ-শান্তি পাই না। যাঁহার প্রতি রাগ হিংসা ও ঘুণা করি, তিনিও স্থীহন না, তিনিও শান্তি পান না: অতএব, আমার অন্যের প্রতি রাগ, হিংসা, ঘুণা পরিহার করা উচিত। ৩৪।

গীতের স্থরবোধ যাহার নাই, ভাহার মুখে গীত ভাল শুনি না। সঙ্গাতের ওস্তাদ গীত গাহিলে, তাহা মধুর শুনি। অভক্তের মুখে শাস্ত্র ভাল শুনি না: ভক্তের মুখে তা' বড় মধুর শুনি। ৩৫।

চুগ্ধের সঙ্গে কাহারও অজ্ঞাতসারে বিষ মিশাইয়া দিলেও যেমন তাহার মৃত্যু হয়, তদ্রপ কেহ অজান্তে হরিনাম করিলেও তাহার মক্তি হয়। ৩৬।

ভব-সমূদ্র পার হইবার, জ্ঞানই একমাত্র সেতু। ৩৭।

বিদান্ মূর্থকে বিদান্ করিতে পারে; কিন্তু
মূর্থ বিদানকে মূর্থ করিতে পারে না। জ্ঞানী,
অজ্ঞানীকে জ্ঞানী করিতে পারেন; কিন্তু
অজ্ঞানী জ্ঞানীকে অজ্ঞানী করিতে পারে
না। ভক্ত অভক্তকে ভক্ত করিতে পারেন;
কিন্তু অভক্ত ভক্তকে অভক্ত করিতে
পারে না। ৬৮।

মূর্থের কাছে বিঘান্ থাকিলে মূর্থ হন না। প্রকৃত সাধু অসাধুর নিকট থাকিলে, অসাধু হন না। ১৯। ভক্তি-মার্গে সিদ্ধ হইলেও অপরিবর্ত্তনীয়
অবস্থা হইবে: জ্ঞান-মার্গে সিদ্ধ হইলেও
অপরিবর্ত্তনীয় অবস্থা হইবে। প্রকৃত সিদ্ধপুরুষের সাধুসংসর্গে সাধুর নত সভাব ও
অসাধু, লম্পট প্রভৃতির সংসর্গে অসাধু, লম্পট
প্রভৃতির মত স্বভাব হইতে পারে না। যছাপি
কাহাকে ঐ প্রকার হইতে দেখ, তাহাকে ভঙ্জানিবে। ৮০।

আমি ইচ্ছা করিলেই চক্ষু মুদিত করিতে পারি; কিন্তু সেই মুদিতকরণই নিদা নহে; অথচ, নিদ্রিতাবস্থায় চক্ষু মুদিত থাকে । ঐ প্রকারে প্রকৃত ভাবে ও অনুকরণ করা ভাবে প্রভেদ আছে। ৪১।

• যাঁ'র বিশ্বাস আছে, মা আহারের আয়োজন

করিতেছেন, ডেকে খাওয়াবেন, তিনি আহারের আয়োজনের জন্ম ব্যস্ত হোয়ে বেডান না। জগদম্বা আতাশক্তিতে যাঁ'র বিশ্বাস ও নির্ভর আছে, তিনি ভক্তি, প্রেম প্রাপ্তির চেষ্টা করেন না। চেষ্টা করিলেও আত্মশক্তির ইচ্ছা বাতীত লাভ হয় ন।। ৮২।

আমি শরীর নই. শরীরী: আমি আকার নই, সাকার। আমি ষতক্ষণ শরীরী, ততক্ষণ সগুণ ও সাকার। আমি অশরীরী হইলে निखर्न, निदाकाद । ३०।

তুমি নিদ্রিত হইলে, তোমার বাছজ্ঞান থাকে না: সে সময় তোমার শরীর দক্ষ করিলে, বা অস্ত্রের ঘারা আঘাত করিলে, তুমি জাগ্রত হোয়ে কষ্টভোগ কর। কিন্তু মৃত্যুতে

দেহ দাহ করিলে, অস্ত্র দারা উহাতে আঘাত করিলে. কোন কফট বোধ হয় না। ইহাতে জানা যায়, দেহ আর দেহী স্বতন্ত্র। আমরা rel. আমাদের দেহ। দেহ দেখি. দেহী দেখি না। ৪৪।

আমিই যভাপি ব্ৰহ্ম হইতাম, তাহা হইলে, ' নিদ্রিতাবস্থায় আমি অহংজ্ঞান ( আমি বোধ ) শুন্ত হইতান না। আমাকে ঐ অবস্থাপন্ন করিবার কারণ ব্রহ্ম যভূপি না থাকিতেন, তাহা হইলে. আমার ঐ প্রকার অসহায় অবস্থাও হইত না। আমার ঐ অবস্থায় েবেশ বোঝা যায়. আমি স্বাধীন নই: আমি প্রভু नरे, किन्छ ताम । ८৫।

় নিদ্রিতাবস্থায় আমি থেকেও, আমি আছি

বোধ করিনা যখন, তখন ব্রহ্ম নাই, কি প্রকারে বলিব ? ৪৬।

একজন অন্ধকার ঘরে রয়েছে। অপর কেহ আলোক ব্যতীত তথা প্রবেশ করিলে, তন্মধ্যে অপর লোক আছে জানিতে পারে না। ঘরের লোক সাড়া দিলে সে জানিতে পারে যে, সে ছাড়া আর একজন ঘরে আছে। অথচ, আলোক ব্যতীত তাঁকৈ দেখিতে পায় না ৷ এই বুহৎ বিশ্বগৃহ অজ্ঞান অন্ধকারে আবৃত। সেই নিবিড় অন্ধকারের মধ্যে অতি গৃঢ রূপে ভগবান্ রয়েছেন। তিনি যা'কে সাডা দেন সেই তাঁ'র অস্তিত্ব বোধ করে। কিন্তু অজ্ঞান-অন্ধকার দূর না *হোলে* তাঁকে দেখিবার উপায় নাই। ৪৭।

প্রত্যেক ব্যঞ্জন বর্ণের মধ্যেই অব্যক্ত ভাবে অকার আছে। মুর্থ কেবল ব্যঞ্জন বর্ণগুলিই দেখে. সে গুলির মধ্যে অকার আছে, জানিতে পারে না। অজ্ঞান যা'রা, প্রত্যেক পদার্থের মধ্যে অব্যক্ত ভাবে ভগবান থাকিলেও. দেখিতে ও বোধ করিতে পারে না। ৪৮।

মন যাঁ'র বশ্ মন যাঁ'র দাস, ষড় রিপু যাঁ'র বশ, ষড রিপু ঘাঁ'র দাস, তিনিই শিব, তিনিই পুরুষ, তিনিই প্রকৃত বীরাচারী বীর। ৪৯।

প্রকৃত পুরুষ যাহা ইচ্ছা করেন, তীহাই করিতে পারেন। প্রকৃত পুরুষ শিব, জীব নহেন। জীব যাহা ইচ্ছা, তাহাই করিতে প্ৰীৱে না। ৫০।

আমি ভক্ত বলিলে, আমার অহঙ্কার করা হয়। কৈ. আমি ত ভক্তি করিতে জানি না ? ্সামি ভগবানকে প্রেম, ভক্তি, শ্রদ্ধা, প্রীতি কিছ্ই দিতে পারি নাই। সে সকলের বিনিময়ে তিনি আমাকে দয়। করেন না। প্রকৃত প্রেম (ভালবাসা) ও দয়া কিছুরই বিনিময়ে পাওয়া যায় না উহাদের তিনি নিষ্কাম ভাবে দেন। জীবের প্রতি তাঁ'র দয়া করা স্বভাব বোলে, দয়া করেন। জীবের প্রতি তাঁ'র ভালবাসা স্বভাব বোলে, ভাল বার্শেন। ৫১।

কোন জীব জন্মই একবারে নিঃসঙ্গ থাকিতে পারে না। যিনি পারেন, তিনি জীব জन्छ नन। ৫२।

রূপে মুগ্ধ হওয়া অপেক্ষা গুণে মুগ্ধ হওয়া ভাল। গুণে মুগ্ধ হওয়া অপেক্ষা রূপ গুণ উভয়ে মুগ্ধ না হওয়া ভাল। রূপে মোহিত হইলে. সে মোহ অধিক কাল স্থায়ী হয় না। কিন্তু গুণে হইলে দীর্ঘকাল স্থায়ী হয়। সকলের চেয়ে ভগবানের রূপ গুণে <sup>'</sup>মোহিতহওয়াই ভাল। সে মোহ **শুভ**-জনক। ৫৩।

সমস্ত মনোভাবই মাগ্লিক। বিবেক. বৈরাগ্য, আনন্দ, নিরানন্দ, জ্ঞান, অজ্ঞান, স্থখ, দুঃখ. স্বৃদ্ধি, কুবৃদ্ধি প্রভৃতি সমস্তই সেই ভাব সমপ্তির অন্তর্গত। স্মৃতরাং, তাহারাও মায়িক; নির্মায়িক কোন মনোভাবই নয়। নির্মায়িক অবস্থা কোন মনোবুত্তির মধ্যে নয়। তাহা মন ও তাহার সমস্ত কার্য্যের অতীতাবস্থা: স্কুতরাং তাহা অনিৰ্বচনীয়। ৫৪।

যাহার মন আছে. তাখারই নানা প্রকার ভাব আছে। নাস্তিকের নাস্তিকতা ভাব। আস্তিকের আস্তিকতা ভাব। জ্ঞানীর জ্ঞান ভাব। বিজ্ঞানীর বিজ্ঞান ভাব। ভক্তের ভক্তি ভাব। প্রেমিকের প্রেমভাব। ৫৫।

পার্থিব কোন বস্তুতে আসক্তিই বন্ধন। সাংসারিক কোন বিষয়ে টানই বন্ধন। ৫৬।

সকল প্রকার সম্বত্ত বন্ধন। ৫৭।

भया निर्फया উভয়েই वन्नन, मया-निर्फया-শৃগ্যতাই মুক্তি। ৫৮।

স্বার্থত্যাগই মুক্তি। ৫৯। সুর্য্যোদয়ে অন্ধকার থাকিতে পারে না। জ্ঞান সূর্য্যোদয়েও অজ্ঞান-অন্ধকার পাকিতে পারে না। ৬০।

অন্ধ অন্ধকে পথ দেখাইতে পারে না
মূর্থ মূর্থকে বিগ্রাণিকা করাইতে পারে না।
সঙ্গীত ও বাগ্রে ওস্তাদ নির্দ্ধেনা হইলে ঐ
ছু'য়ে অপরকে শিক্ষা দেওয়া যায় না। অজ্ঞান
অজ্ঞানকৈ জ্ঞানবান করিতে পারে না। ৬১।

খোশা হৃদ্ধ কাঁচকলা সিদ্ধ কোরে খোষা ছাড়াইলে, খোষায় শাঁস লেগে থাকে না, শীঘ্র ছাড়ান যায়। নায়া খোষংযুক্ত মন ভক্তিজলে সিদ্ধ হোলে মায়াকে শীঘ্র মন খেকে নির্লিপ্ত করা যায়। ৬:।

কেবল কথায় মন্ত্র দিলে, মনের ত্রাণ হয় বা। সেই কথার সঙ্গে শক্তি সঞ্চার করার আবশ্যক। সাধারণ মন্ত্রব্যবসায়ী গুরুদেবের মন্ত্রের সঙ্গে সংসার হইতে উদ্ধার হইবার **শক্তিসঞ্চার করিবার ক্ষমতা নাই। স্কুতরাং**, তাঁহাদের শিশুদের পশুত্বও হোচে না। ১৩।

জগতে আমরা যে সমস্ত সামগ্রী সম্ভোগ করি. সে সকলের কোনটিই আমাদের নহে। আমাদের হইলে দেহত্যাগ সময়ে তাহাদের প্রত্যেকটিকে সমভিব্যাহারে লইয়া যাইতে পারিতাম। জগতের সকল সামগ্রীই ভগবানের। ঐ সকল সামগ্রী সম্ভোগের বিনিময়ে আমরা তাঁহাকে কিছই দিই না. এবং আমাদের দেবারও কিছু নাই। স্থৃতরাং, সে সমস্ত তাঁ'র স্নেহেতেই সম্ভোগ করি। ১৪। ভাডাটে-বাড়ীর মত জগৎ ও দেহ। এক ভাড়াটে, বাড়ীতে, ভাড়াটে চিরকাল থাকে
না। এক জগতে দেহেও মানুষ চিরকাল
থাকে না। ভাড়াটে, ভাড়াটে বাড়ীর ভাড়া
দেয়। আমরা জগতের ও দেহের ভাড়া
ভগবানকে কিছুই দিই না, এবং আমাদের
দিবারও কিছু নাই। আমরা বিনা বিনিময়ে
বিনামূল্যে তাঁহার দয়ায় ঐ ছ'য়ে বাস
করি।৬৫।

মনুষ্টের শরীর যদি নির্ব্যাধি, নীরোগ ও
নিত্য হইত, যগুপি তাহার জন্ম-মৃত্যু-জনিত
নানা কফী না হইত, যগুপি সে চিরস্থী হইত,
যগুপি তাহার ধন ও পুত্র কলত্র প্রভৃতি
আত্মীয়বর্গ চিরদিনের হইত, তাহা হইলে,
সুমস্ত মনুষ্টেই নাস্তিক হইত, কেহই ঈশ্বের

উপাসনা, ভজনা ও নাম করিত না। ঐ সমস্ত অনিত্য, তুঃখময় ও তুঃখপ্রদ বলিয়া, মানুষ নিত্যস্থখ অশ্বেষণ করে। সেই নিত্য স্থখ ভগবদ্দর্শনে ও সম্বোগে। ১৬।

ভগবানের নিকট কিছু প্রার্থনাও কামনা। ৬৭ :

গোলোকে নিত্যকাল নিত্য-স্থথ-শাস্তি আনন্দ সম্ভোগের প্রার্থনা অপেকা সংগারীদের বড কামনা নয়। নিত্য-স্থুখ শান্তি-আনন্দ সম্ভোগের প্রার্থনা অপেক্ষা আরো অধিক বড় কামনা ব্রন্মে লয় হইবার ইচ্ছা। ঐ কামনার উপর আর কামনা নাই। ৬৮।

নিষ্ঠাম ভক্ত অতি অল্লই আছেন। নিষ্ঠাম ভক্তের ভঁগবান সম্পূর্ণ নির্ভর। ভগবানের প্রতি যাঁ'র সম্পূর্ণ নির্ভর ভগবান্ তাঁহাকে যে অবস্থায় রাখেন, তিনি তাহাতেই তুষ্ট থাকেন। ৬৯।

নিষ্কাম ভক্তেরা একেবারে স্বার্থবিহীন। ৭০।

যিনি ঈশ্বরের কৃপায় ঈশ্বরেক নিজ জীবন উৎসর্গ করিতে পারিয়াছেন, তাঁহার ঈশ্বরকে অদেয় কিছুই ন.ই। ৭১।

শুদ্ধভক্তি থেকে শুদ্ধাচারের জন্ম হয়। কিন্তু শুদ্ধাচার থেকে শুদ্ধভক্তির জন্ম নয়। অনেকে অভ্যাসে শুদ্ধাচার করে, কিন্তু ভক্তি নাই। শুদ্ধাচার অভ্যাসে হইতে পারে, কিন্তু শুদ্ধভক্তি অভ্যাসে হইতে পারে না। ৭২।

চক্ত সূর্য্য প্রকাশ হইবার সময়েই প্রকাশ হর। আমাদের ইচ্ছায় তাঁহারা প্রকাশিত হন না। তাঁ'রা প্রকাশ হোলে তাঁ'দের আমরাও দেখিতে পাই। ভগবানচন্দ্র প্রকাশিত হইবার সময়ে নিজেই প্রকাশিত হন। আমাদের ইচ্ছায় তিনি প্রকাশিত হন না। তিনি প্রকাশিত হোলে আমাদের মধ্যে যাঁ'দের দিব্যচক্ষু আছে, তাঁ'রা তাঁ'কে দেখিতেও পান। ৭৩।

যাঁহারা দর্শনক্ষম, তাঁহারা আকাশে চন্দ্র সুর্য্য উদয় হইলে, দেখিতে পান বটে, কিন্তু তাঁহাদের ধরিতে পারেন না। কতকগুলি মহাত্মা ভগবানচন্দ্রকে 'দর্শন করেন বটে. কিন্তু তাঁহাকে ধরিতে পারেন না। কতকগুলি. আবার ভগবৎ-কুপায় ভগবানকে দর্শন ও স্পর্শন উভয়ই করিতে সমর্থ। ৭৪।

দৃষ্টিহীন ব্যক্তি অন্ধকার না থাকিলেও কোন পদার্থ দেখিতে পায় না। দৃষ্টিহীন ব্যক্তি কুজ্ঝটিকা না থাকিলেও কিছু দেখিতে পায় না। জ্ঞান-চক্ষু-বিহীনের সম্মুখে ভগবান থাকিলেও দেখিতে পায় না। পঁটে।

দৃষ্টি থাকিতে নিবিড় অন্ধকারে কিছুই
দেখা যায় না। দৃষ্টি থাকিতে ঘন কুজ্ঝটিকার
মধ্যস্থিত পদার্থ নিচয় ঝাপ্সা ঝাপ্সা দেখি।
জ্ঞানচক্ষু উন্মীলিত থাকিলেও মহামায়ারূপ
তিমিরাবৃত ভগবান্কে দেখা যায় না। জ্ঞানচক্ষুর দর্শনশক্তি থাকিতেও মহামায়ারূপ
কুজ্ঝটিক্ষাবৃত ভগবান্কে স্পাঠ্ট দেখা ঘুকর
হয়। ৭৬।

কোন প্রকার কর্ম্মই নিষ্ঠাম হইতে পারে না। সকল প্রকার কর্ম্মই সকাম ৭৭

অহঙ্কার না থাকিলে, রাগও থাকে না। রাগের জনক অহঙ্কার। ৭৮।

কোন রোগী এক সঙ্গে ডাক্তারী. কবিরাজী, হাকিমী এবং অবধোতিক মতে চিকিৎসিত হইলে, কোন উপকার হয় না। নানা ধর্মানত এক সঙ্গে আচরিত হইলেও. কোন উপকার হয় না। ১৯।

সাধনা, কামনা-মূলক। ৮০।

' শুদ্ধভক্তি প্রেমে ভগবানের বিষয় শুনে, বোলে ও পোড়ে যত স্বখ, ।এত আর কামনাময়ী সাধনায়ঐ সকল কোরে স্থখ হয় না।৮১।

আপিসে লিখিবার সময় অন্য কোন বিষয়ে মন থাকিলে, লেখার স্বশৃন্ধলা থাকে না, ভুল হয়। যখন যে কার্য্য করিছে, তখন তাহাতেই মনোযোগ চাই, স্বধু মালা জপিলে কি হইবে, স্থপু খ্যান করিলে কি হইবে. যগ্রপি ভগবানে মনোযোগ না থাকে ? ৮২। সাধন-অবস্থায় ভগবদর্শন হয় না

সিদ্ধাবস্থায় হয়। যখনই দর্শন হয়, তখনই সিদ্ধ অবস্থা প্রাপ্তি হয়। ৮৩।

অর্থ দিয়ে কেহ কাহারো মন আকর্ষণ ও আয়ত করিতে পারে না; নানা প্রকার উত্তম সামগ্রী খাওয়াইয়াও পারে ন।; পারে, কেবল প্রেমে ও ঈশ্বর-প্রদত্ত অসাধারণ আকর্ষণী-শক্তিতে । ৮৪।

প্রাণের টান না থাকিলে, কাহারও বিরহে কেহ কাঁদে না। ভগবানের প্রতি ফাঁহার টান আছে. তিনিই তাঁহার বিরহে কাঁদেন।৮৫।

অনুরোধ উপরোধে প্রেমের সঞ্চার হয় না। প্রেম করা কর্ত্তব্য বোধেও প্রেমের সঞ্চার হয় না। প্রেম কর্ত্তব্যের মধ্যে নয়। মনঃপ্রাণের টানে প্রেম স্বভাবতঃ হয়।৮৬।

প্রেম ব্যতীত একজন অপরের জন্ম বিরহ বোধ করিতে পারে না। প্রেম ব্যতীত অপরের সহিত সন্মিলনে এক জনের আনন্দ বোধ হয় না। প্রেমই বিরহের ও সন্মিলনের এবং আনন্দের কারণ। ৮৭।

নিষ্থাদ স্বর্ণ যেন প্রেম। খাদ কাম। নির্ম্মল জল যেন প্রেম। মলা কাম। অবিমিশ্র ন্মত যেন প্রেম। তাহাতে মিশ্রিত পোস্তর তেল, মোএর তেল, নারিকেল তেল, চিনে বাদামের তেল ও চর্বিব থেন কাম। ৮৮।

প্রকৃত দয়া ও প্রেম চির-নিকাম। ৮৯। প্রকৃত প্রেমিক প্রেমের বিনিময়ে প্রেম চান না। প্রেমের বিনিময় নাই। ৯০।

কাপড়ে বেঁধে অগ্নিও জল রাখা যায় না দেহরূপ বস্ত্রে প্রেমভক্তিরূপ জল ও জ্ঞানরূপ অগ্নি বেঁধে রাখা যায় না। ১১।

সেহ, মমতা, ভালবাসা অতি কোমল সামগ্রী। উহারা বৃদ্ধির কোটিল্যের ভিতরের জিনিস নয়। বৃদ্ধি তাঁতির মাকু। তদ্ধারা কৌশলরূপ বস্ত্র প্রস্তুত হোতে পারে। ৯২। ব্যাহিন মমতা, ভালবাসা স্বাভাবিক। উহাদের কোনটিই অস্বাভাবিক নয়। ৯৩।

যছপি বলা হয়, ভগবান ভক্তের ভক্তি ও প্রেমের অধীন বা বশীভূত, তাহা হইলে স্পাষ্টই প্রকাশ করা হয় প্রেম-ভক্তি এবং প্রেমিক ও ভক্ত অপেকা ভগবান ছোট ও সামান্ত। তাহা হইলে স্পষ্টই প্রকাশ করা হয়. ভগবান ভক্তি-প্রেমের ও ভক্ত-প্রেমিকের অধীন, বশীভূত, দাস ও বদ্ধ। তাঁহা অপেকা প্রেম ভক্তি ও ভক্ত প্রেমিককে শ্রেষ্ঠ বলা হয়। জীবের প্রেমভক্তি সহজে ভগবানের প্রতি হয় না। জীব সহজে ভগবানের প্রতি প্রেম ভক্তি করিতে পারে না। জীবের এমন প্রেম ভক্তি নাই, যাহা দারা ভগবান তাহার অধীন, বশীভূত, দাস ও বদ্ধ হইতে পারেন। তিনি তাহার প্রতি দয়া ও প্রেমে স্বেচ্ছায় তাহাকে দর্শন দেন, তাহার অধীন ও বণীভূত হন, তিনি স্বেচ্ছায় কখন কখন ভক্তের প্রভু, কখন পুত্র, কখন কতা, কখন পিতা, কখন মাতা, কখন বন্ধ ( সখা ), ভৃত্য, গুরু, কখন আচার্য্য, কখন পত্নী ও কখন পতি হন। ৯১।

শ্রীমতীর শ্রীকুষ্ণের প্রতি শুদ্ধ মধুর-ভাবাত্রক প্রেম ছিল। সে প্রেম যে লোকিক কাম-গন্ধহীন ছিল, সে বিষয়ে আর সন্দেহ নাই। শ্রীমতার অল্পমাত্র প্রেমভাব পেয়ে কত লোকের সংসারে বিরাগ ও শ্রীকৃষ্ণে, অনুরাগ হ'য়েছে। যাঁ'র কেবলমাত্র অল্পভাব পেয়ে সংসারে একেবারে বিরাগ ও শ্রীক্লক্ষের জন্মে প্রাণ কাঁদে, কৃষ্ণ ভাল লাগে,

না জানি, তাঁ'র প্রেম কেমন ছিল! না জানি, তাঁর প্রেম কত মধুর ছিল! না জানি, তঁ'ার প্রেম কত অলোকিক ছিল! না জানি, সে প্রেম কি পবিত্র ছিল!৯৫।

বিচারপতির পত্নী জানেন, তাঁ'র পতি বিচারপতি; কিন্তু জানিলেও, বিচারপতির প্রতি তাঁহার পতি-ভাব ভিন্ন বিচারপতি ভাব হয় না। ব্রজগোপীরা শ্রীকৃষ্ণকে ঈশ্বর জানিলেও তাঁ'র প্রতি তাঁহাদের পতি-ভাব ব্যতীত ঈশ্বর-ভাব হইত না। ৯৬।

তোমার বাবা তোমার মাতার পতি, জান; কিন্তু তোমার বাবার প্রতি থাতিভাব হয় না। ভগবানের প্রতি যাঁর যে প্রকৃত ভাব, তাহাই স্ফুরিত হইয়া থাকে। ১৭। ভগবানে যাঁহাদের বাৎসল্য, সখ্য ও মধুর ভাব, তাঁহারা ভগবানের ভক্ত নন, কিন্তু তাঁহারা ভগবৎ-প্রেমিক; ভগবানদাসেরা ভক্ত। ৯৮।

সন্তানের প্রতি স্নেহ কখনও যায় না, ভগবানের প্রতি যাঁহার প্রকৃত সন্তানভাব হইয়াছে, তাহাও কখনও যায় না। ৯৯।

মানুষ শৈশবে অন্ধ্রশাশনের সময় যে
নাম পাইয়াছে তাহা বাল্যাবস্থায়, যৌবনে,
প্রৌচাবস্থায় এবং বার্দ্ধক্যেও পরিবৃত্তিত হয়
না। দরিদ্রতা ও ধনসম্পন্নতায় তাহার কোন
পরিবর্ত্তন দেখা যায় না। সে শৈশব হইতে
নানা অবস্থায় পতিত হয়; কিন্তু তাহার
প্রক নামই মৃত্যুকাল পর্যান্ত থাকে। গৃহাশ্রম

পরিত্যাগে নাম পরিত্যাগের প্রয়োজন নাই. সন্ম্যামে গৃহীর স্বভাব পরিত্যাগেরই প্রয়োজন হয়। গুহার বেশ পরিত্যাগে কোন ফল নাই. যদি স্বভাবে সন্ন্যাসী না হয়। ১০০।

প্রকৃত সন্নাদীর গদীর প্রয়োজন নাই. মঠের প্রয়োজন নাই, মর্য্যাদা ও প্রশংসার প্রয়োজন নাই. কোন প্রকার ব্যত্তির প্রয়োজন नाहै। ১०১।

অনেক পার্বতীয় জাতি পর্বত-গহবরে বাস করে। তাহাদের অনেক পর্ণকুটিরে বাস করে। অতএব, পর্বত-গহ্বরে ও পর্ণকুটিরে বাদে সাধু হওয়া যায় না। ১ ২।

সকল জন্মই উলঙ্গ থাকে। কত উন্মাদ শিশু ও বালক বালিকাগণ ও উলঙ্গ থাকে। উলঙ্গ থাকিলেও পরমহংস হওয়া যায় না। ১০৩।

সন্ন্যাসীর বেশের অনুকরণ করা যায়। স্বভাবের অনুকরণ করা যায় না। ১০৪।

বঁড়্শীতে টোপ্ না গাঁথিয়া কেবল মাছ ধরা সূতায় টোপ্ গাঁথিয়া যে পুকুরে অনেক বড় বড় মাছ আছে, ফেলিলে মৎস্থাটোপ্ খেয়ে পলায়, অথচ, একটিও ধরা যায় না। জীবের মন রূপ ছিপে, বিশাস রূপ সূত্রে, বৈরাগারূপ বঁড়্শীতে যছপি ভক্তিরূপ টোপ গাঁথা থাকে, তবে ভবসমুদ্র থেকে ঈশ্বররূপ মীন ধরা যায়। ১০৫।

বর্ষাকালে জোঁক যেমন উন্থানের নানা স্থানে নানা পদার্থে লিক্ লিকিয়ে বেড়ায়, কাহারো অঙ্গে বসিতে পারিলে, আর নডে না. স্থথে রক্ত পান করে। জীবের মনরূপ জোঁক যতক্ষণ না হরিচরণে প্রেমরূপ রক্ত পান করিতে পারে, ততক্ষণ নানা বিষয়ে লিক লিকিয়ে বৈড়ায়। ১০৬।

কেনা নীৰ্ব্যাধি, নীরোগ হ'তে ইচ্ছা করে ? কে না নির্বিংলে, নিরাপদে, নির্ভয়ে, অসক্ষোতে, সর্বদা আমোদ-আহলাদে, নিত্য-ত্রখ স্বচ্ছন্দে, চির-শান্তি ও নিত্যানন্দে থাকিতে ইচ্ছা করে ? কে না অমর হ'তে ইচ্ছা করে ? নিজ সন্তান সন্ততি অমর হয় কাহার না ইচ্ছা ? তাহারা নীরোগ-নির্ব্যাধি হয়, তাহারা নিত্য-স্থেশ্বচ্ছন্দে, চির-শান্তি ও নিত্যানন্দে থাকে, সর্ববদা আমোদ-আহলাদে

থাকে, ইহা কাহার না অভিপ্রেত ? যাহা ইচ্ছা, তাহা করিতে কাহার না অভিলায় ? কিন্তু ধথেচ্ছাচার ও স্বেচ্ছাচার আমাদের চলে না। যাহা ইচ্ছা, তাহা জীব করিতে পারে না। তাই বলি, জীব যথেচ্ছাচাগ্নী, স্বেচ্ছাচাগ্নী, কর্ত্তা, সাধান, সর্ববজ্ঞ, সক্ষম ও সর্ববশক্তিমান নহে। জীব ঐ সকল নয় বলিয়া, স্বভাব (Nature) ঐ সকল নয় বলিয়া, ব্রেক্ষের অস্তিত্ব স্বীকার করিতে হয়। কারণ, ব্রক্ষেই কেবল ঐ সকল। ১০৭।

যাহারা ব্যায়াম এবং কুস্তী অভীয়া, করে, তাহাদের পক্ষে অধিকবার নারী-সম্ভোগ নিষিদ্ধ; যাহারা লেখাপড়া করে, তাহাদের পুক্ষে নিষিদ্ধ; বিশেষতঃ, যাঁহারা সন্ন্যাসী ও যোগী, তাঁহাদের পক্ষে একেবারেই नियिक्त । ५०४ ।

मन्नामोत शक्त भक्त अकात तम्नी নিষিদ্ধ। প্রকৃত সন্ন্যাসীর কাম নাই, ভাঁচার সেই জন্ম রমণে ইচ্ছাও হয় না। যুবতীতে আসক্তিও হয় না। ১০৯।

সন্ন্যাসী মুক্ত নিত্যানন। প্রকৃত সন্ন্যাস মুক্তি। কিন্তু সন্ন্যাসীর বেশ ধারণ মুক্তি নয়। ১১०।

প্রকৃত সন্ন্যাসীর সন্ন্যাস বিড়ম্বনা বোধ হয় না। সেজে সন্ন্যাসী হইলে, বিড্ম্বনা বোধ হইতে পারে। ১১১।

যখনি আমি ষ্থার্থ বোধ করিব, আমার কিছই নাই. তখনি আমি প্রকৃত বৈরাগী ও

উদাসীন হইব। আমার কিছু আছে বলিয়া ষতক্ষণ বোধ থাকিবে, ততক্ষণ আমার স্বার্থও থাকিবে। ১১২।

সন্ন্যাসীর সাজে সাজিলে, সে সন্ন্যাস নয়।
সন্ন্যাসীর সাজ পরিয়া গৃহস্থাশ্রমের নাম
পরিত্যাগে নৃতন নাম ধারণ করিলেও সন্ন্যাস
নয়। প্রকৃত সন্ন্যাস—স্বভাবে। দেহকে
সাজায়ে সন্ন্যাসী করিবার প্রয়োজন নাই।
মন সন্ন্যাসী হোক্। ১১৩।

আমার ইচ্ছায় শৈশব, বাল্য, যৌবন, প্রেটা ও বৃদ্ধকাল আসে না। আমি শৈশবকে যৌবন ও যৌবনকে শৈশব করিতে পারি না। শৈশব আসিবার সময় হইলে, শৈশব আসে; যৌবন আসিবার সময় হইলে, যৌবন আসে; আমি ব ্যতিক্রম করিতে পারি না। বৈরাগ্য হইবার সময় উপস্থিত হইলে, অবশ্যই বৈরাগ্য হয়; তাহা কেংই নিবারণ করিতে পারে না। যখন বৈরাগ্য হইবার সময় নয়, তখন কেহই বৈরাগ্য কোরে দিতে পারে না। ১১৪।

ভগবানের ইচ্ছায় কোন উৎকট রোগ বশতঃ কাহারো মৃত্যুকাল উপস্থিত হইলে, সেই রোগে সমস্ত ঔষধ প্রয়োগ করিলেও মৃত্যু নিবারিত হয় না। ভগবানের ইচ্ছায় সংসারে বিরাগের কাল উপস্থিত হইলে, অতি রূপবতী, গুণবতী, যুবতী ভার্যার রূপ-গুণও যৌবন, অতুল ঐশ্ব্য এবং প্রচুর মান সম্ভ্রম সে বৈরাগ্যে বাধা দিতে পারেনা। ১১৫। भनत्क निःमङ कत । त्मर्टक निःमङ कितित्न, कि रहेत्व ? भन यथन निःमङ रहेत्व, त्मर उथन निःमङ रहेत्व, त्मर उथन मनम् उध्याविश्व माइन व्यविष्य विश्व मन निःमङ रहेत्व, त्मर निःमङ रहेत्व, त्मर निःमङ रहेत्व, त्मर निःमङ रहे । ১৯৬।



# **উ**দীপ्रनी।

(১ম ও ২য় ভাগ একত। );

(ধর্ম সম্বন্ধীয়)

যোগাচার্য্য

**্রিশ্রীমং অবধৃত জ্ঞানানন্দ দেব** 

কথিত।

কালীঘাট—মনোহ:পুকুর "মহানির্বাণ মঠ" হইতে শ্রীরাথাল দাস পাল কর্তৃক প্রকাশিত i

ঁ নিত্যাব্দ ৬•, সন ১৩২১।

### কলিকাতা,

১৩ নং শিবনারায়ণ দাসের লেন, "সিদ্ধেশ্বর মেসিন্ বত্রে" শ্রীঅবিনাশচন্দ্র মণ্ডল ছারা মৃদ্রিত। সন ১৩২১। র্মান্ত ক্রমিন ক্রমিন

## डिक्हीशनी।

#### প্রথম ভাগ।

~300

#### (ধর্ম সম্বন্ধীয়)

ধর্ম সম্বন্ধে সাম্প্রদায়িকতা পরিত্যাগ পূর্ববক যিনি যে কথা বলেন, তাহাই আমাদের শিরোধার্য্য এবং আদরনীয়। ১

নানা- জাতীয় আত্র আছে; প্রস্ত্যেক জাতির আকার এবং আস্বাদনের পার্থক্য স্থাছে। কোন জাতীয় আত্র মিষ্ট, কোন জাতীয় অমরস যুক্ত এবং কোন জাতীয় বা উভয় অর্থাৎ মিষ্টতা এবং অমুতা মিশ্রিত। ঐ প্রকার মনুষ্যও নানা জাতীয় বা নানাপ্রকার আছেন। জাতি গুণাত্মক। ২

শাস্ত্রে নানা শ্রেণীর নানাপ্রকার লোকের জন্ম নানাপ্রকার কর্ত্তব্যাচরণ সকল নির্দ্দিষ্ট আছে। সন্ন্যাসী এবং গৃহস্থের এক প্রকার আচরণ নহে। সন্ন্যাসী আবার নানাপ্রকার। প্রত্যেকের পৃথক্ পৃথক্ আচরণ। গৃহস্থপ্ত নানা শ্রেণীর। প্রত্যেকের আচরণ গুলিও ভিন্ন ভিন্ন। তবে কি প্রকারে এক ব্যক্তির সমস্ত শাস্ত্রীয় কর্ত্তব্য উপদেশ সকল আচরণীয় হুইবে ? ৩

নানা শান্ত্ৰীয় নানামত আছে। কিন্তু

প্রত্যেক মতই একের সম্বন্ধে। যিনি যে
মতে আছেন, যাঁহার যে মতে বিশ্বাস, তাঁহাকে
সেই মত দ্বারা ঈশ্বর বোঝান আবশ্যক।
জগতে অনেক ভাষা আছে। প্রত্যেক ভাষার
দ্বারাই মনোভাব ব্যক্ত করা যাঁইতে পারে।
অথচ সকল লোকেই সকল ভাষা জানেন না।
' যিনি যে ভাষা জানেন, তাঁহাকে অপর ভাষার
কোন বিষয় বোঝাইতে হইলে সেই ভাষার
সাহায্যেই বোঝাইতে হয়। ৪

চিরকাল যে ব্যক্তি অন্নাহার কুরিয়াছে, তাহাকে রুটী এবং মাংস ভক্ষণ করিতে হইলে কতে কফ হয়। বাল্যাবন্থা হইতে যিনি নিরামিষাহার করিতেছেন, তাঁহাকে অনুরোধ কিন্ধা বল প্রয়োগে আমিষাণী

করিবার চেফী করিও না। ঈশর সম্বন্ধীয় যিনি যে মতে আছেন, তাঁহার সেই মতের পরিবর্ত্তন করিবার কোন প্রয়োজন নাই। ৫

সম্পদ এবং বিপদের তারতমা বোধ থাকিলে বিপদে অধীর এবং চঞ্চল হইতে হয়, তুঃখোদয়ও হয়। উভয়ে সমবোধ থাকিলে ধীরতা এবং অধীরতা, চাঞ্চল্য এবং অচাঞ্চল্য, সুখ এবং তুঃখ সমতুল্য হয়। ৬

মসুশ্রের জন্ম মৃত্যু নিবারণ করিবার ক্ষমতা নাই। থাকিলে নিজের এবং নিজ স্নেহাস্পদ পুত্র কন্মা এবং জায়া প্রভৃতির করিতেন। এমন অক্ষম নিঃশক্তি মসুশ্র ঈশ্বর অস্বীকার কি প্রকারে করেন। ৭

তোমার যখন ভূ এবং স্বর্ণ রোপ্য প্রভৃতি

নানা প্রকার সম্পত্তি থাকিতে পারে এবং ঐ
সকল তোমার থাকিলে তোমাকে যথন
ঐশব্যবান্ বলা যাইতে পারে, তখন সমস্ত
স্প্তির কি ঈশ্বর নাই ? তুমি যছপি সামাশ্য
ঐশব্যের ঈশ্বর হইতে পার, তাহা হইলে স্প্তির
ঈশ্বরও একজন থাকিতে অবশ্যই পারেন। ৮
এক কারণ। বহু কার্য্য। সেই কারণ

ঈশ্বরের ঈশ্বর নাই স্থতরাং তিনি নিবীশ্বর । ১০

ত্রকা। ৯

জড় কোন কার্য্যের কারণ হইতে পারে না। চেতনও কোন কার্য্যের কারণ হইতে পারে না। সর্ব্ব কার্য্যের কারণ চৈতন্ত। ১১ . ব্রহ্ম মূল। স্মষ্টি মৌলিক। ১২ স্পৃত্তি। পুরুষ স্রফী। স্পৃত্তি প্রকৃতি জড়া। স্রফী পুরুষ চৈত্তে।১৩

স্থল জড দেহে এবং উহার মধ্যে অবস্থান কৰ্ত্তা দেহীতে প্ৰভেদ থাকিলেও যেমন অভেদ: স্থল জড় দেহ এবং দেহী উভয় সম্বিত আমরা প্রত্যেকেই যেমন এক একটা মনুষ্য ; তদ্রেপ জড় স্থূল সূক্ষা এবং কারণময় চৈত্তত্য থাকার জন্ম তাঁহার সহিত ঐ সকল প্রভেদ হইলেও পরস্পর ময়ত্ব প্রযুক্ত বা তাঁহার সর্বব্যাপিত্ব প্রযুক্ত ঐ সকল এবং তিনি অভেদ। স্বতরাং এই জন্ম বেদান্তের মতে প্রত্যেক স্বফ্ট পদার্থ, জীব, জন্ধ, প্রভৃতিই নারায়ণ। ১৪

वीष्क्रत (य छा। (य व्यात्राप्तन, वक् এतुः

শস্তের সেই গুণ সেই আস্বাদন নহে। তকের গুণ এবং মআস্বাদন শস্তা হইতে সম্পূর্ণ বিভিন্ন। বীজ বকু (খোস।), এবং শস্তের এক প্রকার আকুতিও নহে। অথচ তিনই এক সামগার তিন রূপান্তর ৮ বীজই ক্রেমে বুহুং বুক্ষরূপে পরিণত হইলে বীজের গুণ ও আকৃতি বুক্ষের কোন অংশেই দেখি না এবং আম্বাদনও প্রাপ্ত হই না। তদ্রপে এক ব্রহ্মই সমস্ত জড এবং চৈত্যু হইলেও পরস্পর অনেক প্রভেদ আছে। ১৫

সমস্ত জড় ব্রহ্ম ইইলে এক প্রকারে সকলেই, ব্রহ্মের নানা জড়রূপ দর্শন করিতেছেন, কিন্তু সকলেইত তাঁহার চিন্ময়রূপসকল দর্শন করিতেছেন না। শ্বমিষ্ট উত্তম ফলের কেবল বহির্ভাগ দেখিলে
কি হইবে? তাহার ত্বগুন্মোচন পূর্ববিক স্থাত্ম শস্ত আস্থাদন করিতে পারিলেই তপ্তি হয়। ১৬

শক্তি বিশেষণ। শক্তিমান বিশেষা। ব্রহ্ম-শক্তিই ব্রহ্মকে বিশেষরূপে জ্ঞাত এবং দর্শন করান। ব্রহ্মের শক্তির ঘারাই আমরা ব্রহ্মকে জ্ঞাত হই। ১৭

কোন পদার্থ দর্শন এবং প্রাপ্তি এক নহে। প্রথমতঃ ব্রহ্ম দর্শন, পরে ব্রহ্ম প্রাপ্তি। ১৮

প্রত্যেক কার্য্যালয়ে প্রত্যেক কর্ম্মচারী ৩০ বা ততোধিক দিবস কার্য্য করিলে তরেত এক মাসের বেতন প্রাপ্ত হন। ৩০ দিনের কার্য্য এক দিবসে কেহই নিম্পন্ন করিতে সক্ষম নহেন। কার্যালয়ের নিয়মও তাহা নহে।
ঐ প্রকার প্রত্যেক দিন যেন জীবের প্রত্যেক
জন্ম। প্রত্যেক জীবকে বস্তু জন্মগ্রহণ
করিতে হয়; শেষ জন্মে ঈশ্বর প্রাপ্তি তাঁহার
বেতন প্রাপ্তি হয়। ১৯

'ব্রহ্ম' শব্দে বৃহৎ শব্দ আছে। ক্ষুদ্র এবং বৃহৎ উভয়ই গুণাত্মক শব্দ স্বতরাং ব্রহ্মও গুণাত্মক শব্দ। তবে ব্রহ্মকে সগুণ না বলিয়া কেবল মাত্র নিগুণ কি প্রকারে বলিব ৪২০

কেবল মাত্র ব্রহ্মকে নিপ্তর্ণ বৃলিলে প্রকারান্তরে তাঁহার শক্তি অস্বীকার কর হয়। গুণকৃত কার্য্যে তাঁহার শক্তির বিকাশ। শুক্তির বিকাশে তাঁহাকে শক্তিমান্ বলি। ২১ বাঁহার নানা গুণ-শক্তির বিকাশে নানা কার্য্য হয়, তাঁহাকে নিগুণ কি প্রাক্তরে বলি ? ঈশর সন্ধ, রজঃ এবং তমঃ এই তিন গুণাবলম্বনে স্কেন, পালন এবং বিনাশ করেন। ঐশর্রিক ত্রিগুণকৃত ঐ তিন কার্য্য আমরা দেখিতে পাই স্থতরাং অস্বীকার করিতে পারি না। ঐ তিনগুণকৃত কার্য্যে তাঁহার শক্তির পরিচয়। ২২

ঈশরকে নিঃশক্তি বলা যায় না।
বাস্তবিক তিনি নিঃশক্তিও নহেন। তাঁহাকে
সর্কশক্তিমান্ বলা হয়! সর্বশক্তিমান্ যিনি,
তিনি কি প্রকারে নিগুণি হইবেন ৭ তাঁহার
শক্তিতে সমস্ত কার্য্য হইতেছে। শক্তি
বাতীত কোন কার্য্যই নির্বাহ হয় না, ফুডরাঃ

কি প্রকারেই বা তাঁহাকে নিজ্জিয় বলিব ? জড়ত নিজ্জিয়। চেতন সক্রিয় যখন, তখন চৈতত্যকে নিজ্জিয় কি প্রকারে বলিব ? চৈতত্য শক্তি প্রভাবেই ত চেতন কার্য্য করে। ২৩

অস্তিত্ব যাহার আছে, তাহাই সপ্তণ। অল্প মিস বৃহৎ সমুদ্রে নিক্ষিপ্ত হইলে উহা তাহাতে লয় প্রাপ্ত হইয়া অস্তিত্ব বিহীন নিপ্তণ হয়। জীবাত্মা এবং মন পরমাত্মায় লয় হইলে তাহাদের অস্তিত্ব থাকে না। স্ত্রাং সেই অবস্থায় তাহারা নিপ্তণ। ২৪

ঐশ্বরিক সর্বব শক্তির অন্তর্গত সন্ধ, রজঃ এবং তমঃ গুণ। উক্ত ত্রিগুণ ব্যতীত প্রত্যেক শুক্তিকেও এক একটী গুণ বলা ঘাইতে পারে, স্থতরাং যত শক্তি তত গুণ, এইজন্য নানাগুণ। তবে ঈশ্বর সর্বাশক্তিমান্ হইলে তিনি সগুণও বটেন। ২৫

বহু মানসিক বিস্তি বা শক্তিগণের মধ্যে ইচ্ছাও একটী মানসিক বিত্তি বা শক্তি। ইচ্ছা-শক্তি ব্যতীত কোন কাৰ্য্যই নিৰ্ববাহ হইতে পারে না। ইচ্ছা-শক্তির আজ্ঞা-প্রতিপালিনী দাসী ক্রিয়া-শক্তি। ২৬

সামান্ত কথার দারা কেহ উপকার করিলে, যখন তাহার প্রত্যুপকার করা এবং তাঁহার প্রতি কৃতজ্ঞ হওয়া উচিত, তখন ঈশর মন্ময়ের কত উপকার করিয়াছেন, করিতেছেন এবং করিবেন, তাঁহা হইতে আমাদের শরীর, মন, প্রাণ, ভক্ষ্য, পানীয়, শয়্যা এবং আমরা—

তবে তাঁহার প্রতি আমাদের কত অধিক কুতজ্ঞ হওয়া উচিত এবং কর্ত্তব্য। তাঁহার পূজা, অর্চনা এবং ধ্যান করাই তাঁহার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ। মন্ত্র-দীক্ষা গ্রহণ করিলে তবুত তাঁহার পূজা অর্চনা প্রভৃতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের একটা নিয়ম থাকে। এইজন্ম মন্ত্র-দীক্ষা গ্রহণ উচিত এবং এইজন্ম উহার বিধিও হইয়াছে। আমরা প্রায় সমস্ত দিন সাংসারিক নানা কার্য্যে ব্যাপৃত থাকি, আমরা ঈশরের প্রতি কি এক দণ্ডের জন্য-এক মুহূর্ত্তের জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিব না! ২৭

অর্থ্যদের আদি শান্ত্র বেদ। বেদেতে নিরাকারত্রশোপাসনার কথা আছে। ভাহাতে অস্থান্ত দেবদেবীর পূজার ব্যবস্থাও আছে। নিজ্ঞ নিজ অভিগ্নচি অমুযায়িক যিনি যে প্রকার অর্চনা করিতে সমর্থ হইবেন, তিনি সেই প্রকারই করিবেন। এইজন্ম তাহাতে উভয়বিধ পদ্ধতিই প্রচলিত আছে। ২৮

্র এক বীজের যভূপি বহু হওয়া সম্ভব হয়, তাহা হইলে সর্ববশক্তিমান্ একেশরের বহু হওয়া অসম্ভব কি ? ২৯

শ্রুত এবং পঠিত আত্মজ্ঞান নহে। আত্মজ্ঞান স্বভাবে, তাহা স্বাভাবিক। ৩০

মায়িক প্রেম স্থূল জড় দেহে। অমায়িক প্রেম আত্মাতে। ৩১

ঈশর প্রেমিকই, ঈশর প্রেমাস্পাং। ৩২ স্বার্থ-পূর্ণ সকাম কর্ম। স্বার্থ-পূত্য নিজাম কর্ম। ৩৩ প্রেমই মমতার কারণ। সাংসারিক প্রেমাজ্মিক মমতা মহাশোক, ছঃখ এবং মোহময়। কিন্তু ভগবতপ্রেমাজ্মিকা মমতা ঐ সকল শূন্য। ভগবানে ঘাঁহার প্রকৃত প্রেমময়ী মমতা আছে, তিনিই প্রকৃত স্থা এবং ধন্য। ৩৪

প্রেম চির নিষ্কাম। প্রেমিক নিজ প্রেমাস্পদের প্রতি স্বকৃত প্রেমের বিনিময়ে প্রতি-প্রেম চাহেন না। প্রেমের বিনিময়ে যিনি প্রেম চান, তাঁহার প্রকৃত প্রেম নহে। প্রকৃত প্রেম কখন সকাম হইতে পারে না। ৩৫

একপোয়া খাটা তুধে, তিনপোয়া জল মিশ্রিত করিয়া পান করিবার প্রয়োজন কি ? চ্গাই পুষ্টিকর। কিন্তু জল নহে। উহা বরঞ্চ শ্লেখে। পাদন করিতে পারেন। অতএব নির্জল চুগাই পেয়। নির্মালা ভক্তি সমলা অপেক্ষা অধিক উপকার-জনক। ৩৬

শ্রীকৃষ্ণের স্থূল জড় দেহ চিন্ময় বলা হয়; শ্রীচৈতত্তার—শ্রীরাধাময়। চিৎশক্তিই যোগমায়া কালী। কুফ্টের স্থূল জড় দেহ চিন্ময় অর্থাৎ যোগমায়া-কালীময়। তবে প্রকৃত বৈষ্ণব কালীনিন্দা কি প্রকারে করিবেন ?

সচ্চিদানন্দের অন্তর্গত চিৎ হইলে এবং সেই চিৎশক্তি কালী হইলে, প্রকৃত বৈষ্ণবের পক্ষে কালীনিন্দা অমুচিৎ এবং অকর্ত্তব্য।

চিন্ময় ধাম, চিন্ময় শ্রাম, চিন্ময় নাম

হইলে সেই চিৎশক্তি যোগমায়া কালী প্রকৃত বৈষ্ণবগণের অবশ্যই পরমারাধ্যা হইবেন। ৩৭ সূর্য্যরশ্মিম্যী চন্দ্রমা। উহা নিজে রশ্মি-বিহীনা। সেই জন্ম চন্দ্রালোক অপেক্ষা সূর্য্যালোকে প্রত্যেক পদার্থ স্থান্সমন্ত দৃষ্টিগোচর হয়। চন্দ্রমা ভক্তি। সূর্য্য জ্ঞান। জ্ঞানের প্রভারূপ প্রভাব ভক্তির দ্বারা প্রকাশিত হয়। স্থ্তরাং জ্ঞানপ্রভাময়ী

সর্পের গাত্র অতি কোমল। কিন্তু তাহা বিষধর, জীবন সংহার করে। কুলটানারীর কোমলতার মধ্যেও নানা প্রকার কৌশল, শঠতা এবং চাতুর্য্যরূপ বিষ সকল আনুহে। ৩৯ আহার এবং মলমুত্রত্যাগ আর্য্য-শান্ত্রোক্ত ঈশ্বরীয় সকল অবতারই করিতেন। বাইবেলীয় ঈশ্বরপুত্রভাবাপন্ন ঈশাও করিতেন। তবে সাধু ঐ সকল করিবেন না কেন ? ঐ সমস্ত কার্য্যত অসাধুতা নহে। সাধুর অসাধুতা দোষণীয় বটে।

সাধুতার অন্তর্গত ঈশ্বন্নে বিশ্বাস এবং প্রেম, ভক্তি প্রভৃতি। সাধুর ঐ সমস্ত সদৃগুণ থাকিলেই হইল। ৪০

সাধু হইলেই সর্ব্বজীবাপেক্ষা অধিক ভোজন করিতে হয় না। অস্ত্র এবং রাক্ষসগণ ত অধিক ভোজন করিত। সাধু আহার ত্যাগী হন না। জড়ত আহার এবং পান করে না। তাহাতে তাহার কি প্রশংসা এবং গৌরব ? জড়ের ধর্ম্ম জড়ে নিহিত। চেতনের ধর্ম চেতনে। ৪১

সাধুর যভপি পানাহার এবং মল-মূত্র ত্যাগ অকর্ত্তব্য হয়, তাহা হইলে তাঁহার দৈহিক সর্ববিকার্য্য এবং দৈহ পরিত্যাজ্য হইবেনা কেন ? ৪২

নান। প্রকার বিভা আছে। প্রত্যেক বিভার পারদর্শী ব্যক্তিই সেই বিভার অনভিজ্ঞ লোকদের শিক্ষক হন। প্রত্যেক বিভা শিক্ষাতেই নিজের এবং অপরের উপকার হয়। মহাবিবেকবৈরাগ্য এবং প্রেমভক্তি সম্পন্ন সত্রপদেক্টাগণ একেবারে নিঃসঙ্গ হইলে ঐ সমস্ত বিষয়ে জীব শিক্ষক কে হইবে ? ঐ সুমস্ত বিষয়ে পরিপকাবস্থায় সংসারের সংশ্রেবে ভয় নাই। অপরিপকাবস্থায় আছে। ঐ
অবস্থায় মোর-সংসারির নিকট সর্বেদা সাবধান
হইবে। ঐ অবস্থায় একেবারে সংসারের
সংস্রব পরিত্যাগ করিবে। ঐ অবস্থায়
সংসার এবং সংসারী মহাবিদ্বজনক। ঐ
অবস্থায় নরের পক্ষে নারী এবং নারীর পক্ষে
নর কালসর্পাপেক্ষা ভয়ানক অনিইটকর। ৪৩

মারা চাবি স্বরূপ। চাবি দ্বারা বেমন
দার বন্ধ এবং মৃক্ত হইতে পারে, তজ্ঞপ মারা
দার। উভয়ই হয়; মায়া জীববন্ধনী এবং
জীবমোচনী উভয়ই। ৪৪

সংসাররাজ্যের বহির্ভাগে অবস্থান এবং অধ্যাত্মরাজ্যের অন্তর প্রবেশ শ্রোয়ক্ষর। ৪৫

ধান্তক্ষেত্রের অনেক বিবর মধ্যে বিষধর

সর্প সকল বাস করে। বর্ধার জলে ক্ষেত্র পরিপূর্ণ এবং প্লাবিত হইলে সেই সকল বিবরেও জল প্রবিষ্ট হয় এবং হিংস্র সর্প সকল স্থানান্তরিত হয়। জীবের মনরূপ ক্ষেত্র যখন প্রেমরূপ বর্ধায় প্লাবিত হয় তখন সেই ক্ষেত্রের গুপু বিবর সকলে কাম, ক্রোধ প্রভৃতি রিপুগণ আর তিষ্ঠিতে পারে,না। ৪৬

আনন্দের উদয় হইলে অস্থ এবং অশান্তি থাকে না। আনন্দেই স্থ এবং শান্তি বিরাজিত আছে। আনন্দ স্থ এবং শান্তিময়। ৪৭

অগ্নির সংস্রবে যে পদার্থ রাখিবৈ তাহাই উষ্ণ হইবে, তাহাই উত্তপ্ত হইবে। শিব-সংস্রবে জীব থাকিলে জীবও শিবত্ব প্রাপ্ত বয়। ১৮

শুষ কাষ্ঠ, তৃণ, পলাল, শোণ, পাট, তূলা এবং কাগন্ধ প্রভৃতি বহুকাল মুত্তিকা মধ্যে প্রোথিত থাকিলে যে প্রকারে মৃত্তিকা হয়, সেই প্রকারে ব্রক্ষে জীবাজা এবং মন অবস্থান করিলে তাহারাও ব্রহ্ম হয়। যেমন কার্চ্চ প্রভৃতি, মৃত্তিকা বা পৃথিবী প্রভৃতি পঞ্চ্জুতের নানা রূপ. তদ্রূপ জীবাত্মা এবং মনও ব্রহ্মের দি**প্র**কার প্রকাশ। ভগবদগীতায় এইজনা ভগবান শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন, তিনিই আত্মা এবং মন। ৪৯

দাহ্য দাহক সংযোগে ধূমোৎপন্ন হয়,
জন্মিয়া সাকাররূপে নিরাকার হয়,
অনস্ত আকাশে শেষে লয় হয়ে যায়।

দাহ্য যেন প্রকৃতি মাতা। দাহক পুরুষ পিতা। টুভয়ের সন্তান জীবরূপ ধূম মহাসিদ্ধাবস্থায় অনস্ত চিদাকাশে লয় হয়। তথন আর তাহার পৃথকত্ব থাকে না।৫০

# উদ্দীপনী ৷

দ্বিতীয় ভাগ।

### কর্ম ও কর্মফল।

সৎকার্য্য করিলে তাহার যাহা নির্ব্বন্ধ তাহা ঘটিবে। অসৎকার্য্য করিলে তাহার যাহা নির্ববন্ধ তাহাও ঘটিবে। সদসৎ উভয়বিধ কার্য্যতেই বিধাতার নির্ববন্ধ আছে। ১

কার্য্যফল মানিতে কাহাকে না হয় !
সদসৎ সকল কার্য্যেরই ফলভোগ করিতে
হয়। ২

স্থকার্য্যের যে ফল, তস্থকার্য্যের সেই ফল হইতে প্রারে না। ৩

ভোমার ক্ষ্ধা পাইয়াছে, আহার করিলে ক্ষ্ধা নির্ত্তি হইবে। তবে তুমি কর্ম্মফল মান না, বলিতেছ কেন ? ৪ •

## পাপ ও পুণ্য।

অর্থের দ্বারা পাপ পুণ্য উভয়ই হইতে পারে। সৎকার্য্যে অর্থব্যয় করিলে পুণ্য হয়। অসৎকার্য্যে অর্থব্যয় করিলে পাতকই সঞ্চিত ইইয়া থাকে। ১

কোন কোন আর্য্যশাস্ত্রের মতে পাপের জ্যু নানাপ্রকার শারীরিক ব্যাধি ভোগ করিতে হয়। ঈশার মতেও কুষ্ঠ প্রভৃতি ব্যাধি পাপের জন্মই হয়। ২

সৎকার্য্যের অনুষ্ঠানে পুণ্য হয় । অসৎ কার্য্যের অনুষ্ঠানে পাপ হয় । ৩

শারীরিক পীড়া এবং যন্ত্রণায় কতকগুলি পাপের ক্ষয় হয়। পুনঃ পুনঃ গর্ভযন্ত্রণায় কতকগুলির ক্ষয় হয়। নরকভোগ দারা অবশিষ্ট পাপের অবসান হয়। ৪

এ জন্মের সমস্ত পাপই এ জন্মে ক্ষয় হয় না। সমস্ত ক্ষয় হইবার পুণ্য সঞ্চয়ও হইতে পারে না। ৫

#### বেদ।

ইদানী বেদমতে প্রায় কেহই চলেন না।
অথচ অনেকেই বেদের দোহাই দিয়া অনেক
কার্য্য করেন। ১

যে সময়ে জগতে চারিপাদ ধর্ম ছিল, সেই
সময়েরই নাম সত্যযুগ। সেই সময়ের শাস্ত্র
বেদ। স্থতরাং বলিতে হইবে বেদ অপেকা
আর সম্পূর্ণ শাস্ত্র নাই। ২

বৃক্ষের যেমন অনেক শাখা প্রশাখা আছে,
তদ্রুপ বেদ-বৃক্ষেরও অনেক শাখা প্রশাখা
আছে। জগতের সমস্ত ধর্ম্ম-শাস্ত্রই বেদের
অন্তর্গত। মহান্ বৈদিক-ধর্ম হইতে সকল
ধ্রমেরই আবির্ভাব হইয়াছে। সেই সকল

ধর্ম্মের মধ্যে কোনটীই সম্পূর্ণ অবিকৃতভাবে চলিতেছে না। ৩

### শাস্ত্র।

সমস্ত শাস্ত্রই ঈশ্বর প্রাদত্ত। বেমন মুখ দিয়া কত কথা নির্গত হইতেচে, তদ্রূপ নানা মহাক্মার ভিতর দিয়া ঈশ্বরীয় নানা শাস্ত্র জগৎ পাইয়াছে। ১

ু একখানি সীমাবিশিষ্ট ধর্ম্ম পুস্তকে ঈশ্বর সম্বন্ধীয় সমস্ততম্ব নিহিত থাকিতে পারে না। ঈশ্বরের স্থায় ঈশ্বরীয় তম্বেরও সীমা নাই। ২

শাক্তদের প্রধান গ্রন্থ মহাভাগবত ও মহানির্বাণ তন্ত্র। ঐ ছুই প্রধান গ্রন্থ ব্যতীত্ তাঁহাদের মভপ্রতিপাদক আরো অনেক পুরাণ-তন্ত্র আছে। ৩

আর্য্যদিগের কোন কোন ধর্ম সম্বন্ধীয় গ্রন্থে যেমন বিশ্বাস, জ্ঞান ও প্রেমের বিষয় বর্ণিত আছে, তদ্ধপ বাইবেলৈও ঐ সকল সম্বন্ধে বর্ণনা আছে। ৪

শিশু ইকু চর্বণ করিয়া তাহার রস আস্বাদন করিতে পারে না। শৈশব উত্তীর্ণ যিনি হইয়াছেন, তিনি পারেন। শাস্ত্ররূপ ইকুর রস আস্বাদন অজ্ঞানরূপ শিশু করিতে সক্ষম নয়। তাহা জ্ঞানীর সাধ্য। ৫ .

সকল শান্ত্রের পরস্পর ঐক্য নাই। অথচ সকল শান্ত্রই ভগবান সম্বন্ধে লিখিত। সে গুলির মধ্যে কোন্গুলি দিব্যজ্ঞানসম্ভূত এবং কোন্গুলি অজ্ঞান সম্ভূত, তাহা প্রকৃত জ্ঞানী ব্যতীত অপর কেহই নির্বাচন করিতে পারে না। ৬

### मञ्जानाय ।

ঐ আলয়ের অনেক দ্বার রহিয়াছে।
উহার মধ্যে প্রবেশ করিতে হইলে একটী
দ্বার দিয়াই প্রবেশ করিতে হইবে। ঈশরপুরীরও অনেক দ্বার। সেই পুরীর এক
একটী দ্বার যেন এক এক সাম্প্রদায়িক মত।
ঈশর-পুরীতে প্রবেশ করিতে হইলে যে কোন
সম্প্রদায়রূপ দ্বার দ্বারাই তাহাতে প্রবেশ করা
শায়। ১

কাচের লাপানের মধ্যে আলোক থাকিলে সেই আলোক ঐ লাপানের বহির্ভাগে পর্যন্ত বিকীর্ণ হইতে থাকে, সেই আলোক ঐ লাপানের চতুম্পার্শ্বে পর্যন্ত পতিত হয়। যে সাম্প্রদায়িকের প্রকৃত ভক্তি আছে, তাঁহার সে ভক্তি বন্ধ হইয়া কোন এক নির্দিষ্ট সংকীর্ণ স্থানে থাকিবার নহে। তাহা অক্যান্য সম্প্রদায়ের জনগণকে প্রদত্ত হয়। ২

বে সময়ে যে সম্প্রদায়ে উত্তম প্রচারকের সংখ্যা অধিক থাকে, সেই স্ময়ে সেই সম্প্রদায়ই শ্রেষ্ঠ বলিয়া পরিগণিত হয়। এক সময়ে খৃষ্টীয় সম্প্রদায়ে অনেক উত্তম লোক ছিলেন, সেই সকল লোকের আদর্শ চরিত্র এবং অদ্ভুত উপদেশ দিবার ক্ষমতা বলেই

সেই সময়ে খৃষ্টীয় সম্প্রদায়ের বিশেষ প্রাধান্ত হইয়াছিল। ৩

### সাধু।

কেবল ধর্ম সাধন করিয়া যদি কোন ব্যক্তি উৎকর্মতা লাভ করেন, তাহা দারায় কি মন্ত লোকের উপকার হয় না ? তাঁহা দারা যত উপকার হয়, বোধ করি, জগতে আর কাহারো দারাই তত উপকার হয় না। >

কোন কোন শিক্ষক বালকগণকে বিভাভ্যাস করান বলিয়া বৃত্তি গ্রহণ,করেন। কিন্তু সাধু কিছুই গ্রহণ করেন না, অথচ তিনি লোককে ঈশারদর্শনের পথ প্রদর্শন করেন। তাঁহা অপেক্ষা গুরুতর কার্য্য আর কে করে ? তাঁহা অপেক্ষা জগতের হিতসাধন আর কে করে ? ২

মগুপায়ী মগুপান করিতেই উপদেশ দিয়া থাকেন। সাধু, সাধু হইতেই বলেন। সাধু কখন কাহাকেও অসাধু হইতে বলেন না। ৩

প্রকৃত সাধু কোন সাধারণ লোকের প্রতি পর্য্যন্ত হিংসা করিতে পারেন না। **তাঁহার** কাহারে। সহিত অসম্ভাব নাই। ৪

শারীরিক ব্যাধির চিকিৎসা চিকিৎসক করিবেন। দে কার্য্যে সাধু ব্যস্ত থাকেন না। মানসিক, চিকিৎসা সম্বন্ধে সাধুর সাহাব্যের প্রয়োজন। ৫

# উদ্ধাপনী ৷

# পরিশিষ্ট। \*

গুরু ৷

যাঁহার দিব্যজ্ঞান আছে, তিনিই গুরু, তিনিই কোন অদীক্ষিত ব্যক্তিকে দীক্ষিত করিতে সক্ষম। দীক্ষা প্রভাবে সমস্ত পাপ ক্ষয় হয়, দীক্ষা প্রভাবে দিব্যজ্ঞান হয়।

\* ১৩০৬ সালের 'সর্বাগর্ম' পত্রিকার বোদাচার্ব্য প্রীক্রীনং অববৃত জ্ঞানানন্দ দেবের রচনাবলী ইইতে উদ্ধাত। "দিব্যজ্ঞানং যতো দদাৎ কুর্য্যাৎ পাপস্ত সংক্ষয়ম্ তত্মাদ্দীক্ষেত্রি সা প্রোক্তা মুনিভিস্তত্ত্বেদিভিঃ॥'

অনেক গৃহস্তই অজ্ঞান, সেই জন্মই তাঁহাদের মধ্যে দীক্ষাশক্তি নাই। সেই জন্মই তাঁহাদিগের মধ্যে কেহই দীক্ষাগুরু হইবার উপযুক্ত নহেন। সেই জন্মই নিডাওল্লে গৃহস্থ-গুরু কর্ত্তক দীক্ষিত হইতে নিষেধ করা হইয়াছে।

"গৃহী গুরুন কর্তব্যোন তরেন্তুন তারয়েৎ।" নিতাতন্ত্রের মতে গুরু স্বয়ং বিষ্ণু, দে মতে গুরু পাপনাশক এবং সিদ্ধিদীতা।

"গকারঃ নিদ্ধিদঃ প্রোক্তো রেফঃ পাপ**স্থ** হারকঃ উকারো বিষ্ণুরব্যক্তন্ত্রিতয়াত্মা গুরুঃ পরঃ ॥"

क्षा १३० पन अस्तिमां स्थान

শুরু এবং মন্ত্র পরিত্যাগ করি**লে** রৌরব

নরকে গমন হয়। সেই জন্মই বিফুস্বরূপ গুরু এবং মন্ত্র অপরিত্যজ্য। "গুরুমন্ত্রপরিত্যাগাদ্ রৌরবং যাতি নিশ্চিতম্।"

গুরু পরিত্যাগ করিলে হরি পরিত্যাগ করা হয়। যে' হেতু নিত্যতন্ত্রানুসারে হরি গুরু অভেদ।

''যো গুরুঃ স হরিঃ স্থম্।''

## যুক্তি।

যুক্তির সহিত দিব্যজ্ঞানের বিশেষ সংস্রব। যে শক্তি দারা জ্ঞাতব্য বিষয় নিশ্চিতরূপে, অভ্রান্তরূপে প্রমাণ করো যায়, তাহাই যুক্তি। যুক্তি বিবেকপ্রসূতা। তাহার সহিত ভ্রান্তি, সন্দেহ এবং অবিখাসের সংস্রব নাই। যুক্তি হইতে প্রমাণ ক্ষুরিত হইয়া থাকে। যুক্তি নিশ্চয়াত্মিকা। কোন বিষয় সপ্রমাণ করিতে হইলে, যুক্তির প্রয়োজন হইয়া থাকে। ধর্মের সহিত যুক্তির বিশেষ সম্বন্ধ। যথন বিবেকবশতঃ আপনাতে যুক্তি ক্ষুরিত হয়, তখনই তদ্ধারা ধর্মাতত্ম নিশ্চিতরূপে অবধারিত হইয়া থাকে।

### দিব্যজ্ঞান

যে জ্ঞান দ্বারা সচ্চিদানন্দকে জানা যায়,
তাহাই দিব্যজ্ঞান। দিব্যজ্ঞান স্ফুরিত হইলে,
অবিশাস, এবং সন্দেহ থাকে না।
দিব্যজ্ঞানের সহিত অস্তথ এবং অশান্তির
সুংস্রেব নাই। সম্পূর্ণ অজ্ঞানের অভাব

হইলে, সম্পূর্ণ দিব্যজ্ঞান ক্ষুব্রিত হইয়া থাকে। সম্পূর্ণ দিব্যজ্ঞান ক্ষুব্রিত হইলে, আর কাহা প্রচছন হয় না। স্তত্রাং তথন অজ্ঞানও আর উদিত হইতে পারে না।

নারা ও মারা **সম্বন্ধী**র জ্ঞান।

বেদান্ত প্রতিপাদক অনেকগ্রন্থমতেই
মায়া অসৎ, অসত্য বা অজ্ঞান। সেই
সমস্তগ্রন্থমতে সেই মায়া পরিত্যক্ত না হইলে,
ব্রহ্মজ্ঞানলাতের কোন সম্ভাবনা নাই। মায়া
কি, তাহা বৃঝিতে না পারিলেও মায়া পরিত্যাগ
করিবার বাসনা হইতে পারে না। কোন
অসৎ বস্তুকে, অসৎ বলিয়া বোধ না হইলে,
তাহা পরিত্যাগ করিবার বাসনা হইবে কেন १

সেইজন্ম ব্রহ্মজ্ঞানলাভের পূর্বের মায়াসম্বন্ধে জ্ঞানের প্রয়োজন। মায়াসম্বন্ধীয় জ্ঞানোদয় হটবা মাত্র ব্রহ্মজ্ঞান ক্ষুব্রিত হটয়া থাকে।

বিসর্গ আছে, অথচ তাঁহা অন্তবর্ণের স্হিত যুক্ত না ইইলে, তাহা উচ্চারিত হয় না। নিগুণ নিক্ষিয় প্রসা আছেন, কিন্তু ভাঁগর শক্তির সহিত যোগ না হইলে, তিনি সঞ্গ সক্রিয় হন না. িনি সর্ববশক্তিমান হন না। সেই জন্মই আসাদের ব্রহ্ম এবং তাঁহার শক্তি উভয়েতেই প্রয়োজন হইয়া থাকে । আমাদের বিবেচনায় ব্রহ্ম যেমন নিত্যু তক্রপ তাঁহার শক্তিও নিতা। যেমন অগ্নিতেই তাহার দাহিকা-শক্তি বিভ্যান, তদ্ৰপ ব্লোতেও

ব্রক্ষের শক্তি বিভ্যমানা। যেমন অগ্নি থাকিলেই ভাহাতে তাহার দাহিকা-শক্তি থাকে, তদ্রুপ ব্রেশতেও ব্রেশ্বর শক্তি বিভ্যমানা আছেন। পূর্বেই ব্রহ্মকে নিত্য এবং তাঁহার শক্তিকে নিত্যা বলা ইয়াছে। সেইজন্ম একা যেমন চির-বিভ্যমান, ওদ্রূপ তাঁহাতে তাঁহার শক্তি চির-বিছ্যমানা। ব্রুক্সের শক্তি ত্রক্ষময়ী. ত্রকোর শক্তি ত্রকাতে ওতপ্রোতরূপে ব্যাপ্ত! যেমন আগ্রেয়ী-শক্তি অগ্নিতে প্রতপ্রোতভাবে ব্যপ্ত যেমন অগ্নিদারা দশ্ধলোহপিণ্ডে অগ্নি ওতপ্রোতভাবে ব্যাপ্ত, ভদ্রাপ ব্রহ্মের শক্তি ব্রহ্মময়ীও ব্রংগা ওতপ্রোতভাবে ব্যাপ্ত। ব্রহ্ম যেমন ুআদি, তদ্রপ ব্রহ্মময়ীও আছা। ব্রহ্ম যেমম

অনাদি, তদ্রপ তাঁহার শক্তি অনাছা। মাণ্ডক্যোপনিষদের মতে ব্রহ্মাকেই শিব বল। হইয়াছে। সে মতে শিব অদৈত। সেই অদৈত—শান্তিপুরের অদৈত। সেই অদৈতের সীতা-নাম্মী . শক্তি মাঞ্ক্যোপনিষদের গৌরী-শক্তি। সেই গৌরী-শক্তি যাঁহাতে আছেন তিনিই গৌর। নানা তন্ত্র এবং কোন কোন পুরাণের মতে সেই গৌরী-শক্তি শিবের শক্তি। অতএব শিবই গৌর। গায়ত্রী-তন্ত্রের মতে শিব এবং কৃষ্ণ পরস্পর অভেদ। সেইজন্ম কৃষ্ণও গৌর। সেই কৃষ্ণীগৌরই এই শ্রীধাম নবদ্বীপে শ্রীরাধার ভাবকান্তি অবলম্বন করিয়া গৌর-রূপে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন।

### শরণাগতের অবস্থা।

যিনি শরণ্য, তাঁহারই শরণাঁগত হইতে হয়। গুরু এবং ইফদেবতাই প্রকৃত শরণ্য। সেইজন্য গুরু এবং ইফদেবতারই শরণাগত হইতে হয়। যিনি গুরু কিম্বা ইফদেবতারে শরণাগত, তিনি গুরু কিম্বা ইফদেবতারে সম্পূর্ণ বিশাস করেন। তাঁহার স্বীয় গুরু এবং ইফদেবতার প্রতি পূর্ণ বিশাস বশতঃ তাঁহার স্বীয় গুরু এবং ইফদেবতার প্রতি পূর্ণ নির্ভর্গ আছে। যেহেত বিশাস বশতঃই নির্ভর্গ আছে। যেহেত বিশাস বশতঃই

### অনুতপ্তের অবস্থা।

পাণীর হখন আপনাকে পাপীবোধ হইয়া সকৃত পাপসমূহ জন্ম অনুতাপ হইতে থাকে. তথন তাহার প্রত্কে পাপ কর্মের প্রতি সম্পূর্ণ ঘুণা এবং অনাশ্ব। হইয়া থাকে। তখন তাহার কোন পাপীর সংসর্গই প্রীতিজনক বোধ হয় না। তখন ভাগার পুণাকর্ম্ম সকলেই সম্পূর্ণ শ্রাদ্ধা ও অনুরাগ হইয়া থাকে। তখন তাহার পুণাাহা মহাপুরুষদিগের সংসর্গেই আনন্দ বোধ হইয়া থাকে। তবীন তাহার তাঁহাদিগের অমৃতময় উপদেশ সকল শ্রেবণ করিতেই বাঞ্চা হইয়া থাকে। তখন তাহার ঈশ্বর প্রসঙ্গেই অধিকাংশ **স**ময় অতিবাহিত করিতে বাসনা হয়। তখন তাহার ঈশ্বরই

শ্রদ্ধাভক্তি এবং অমুরাগের বস্তু হন। তথন তাহার কোন ব্যক্তির সহিত বিধাদ করিতে. বাক বৈতণ্ডা করিতে কিম্না কোন ব্যক্তির প্রতি হিংসা, প্রতিহিংসা কিম্বা রাগ দ্বোদি করিতে প্রবৃত্তি হয় না । সে অবস্থায় তাহার অহংকার এবং নানাপ্রকার অভিমান নিস্তেজ হইয়া থাকে। অহংকার এবং অভিমান নিস্তেজ হইলে দীনতা স্ফুরিত হইয়া থাকে, স্থতরাং তখন সেই দানতা সম্পন্ন অনুতপ্ত ব্যক্তি ঈশ্ব এবং, তৎসম্বন্ধীয় বিষয় সকল ব্যতীত অন্যান্তা সমস্য বিষয়েই উদাসীন রহেন।

# সাধনা ও স্থক্তি।

যোগাচার্য্য

জী**জীমৎঅ**বধূত জ্ঞানানন্দ দেব

কর্ত্তক রচিত।

২য় সংস্করণ।

শ্রীমৎপ্রণবানন্দ অবধৃত দারা প্রকামিত 📗

মহানিকাণ মঠ

কলিকাতা-কালীঘাট।

All rights réserved.

निजास ७०, मन २०२२ माल।

মূল্য % আনা।

# Printed by K. C. Ghose

AT THE

Lakshmi Printing Works, 64-1 & 64-2 Sukeas Street.

# বিজ্ঞাপন।

'সাধনা' নামক গ্রন্থখানি ব্রন্ধর্যি নারদ বিরচিত ভক্তিসম্বন্ধীয় 'নারদ-স্তন্ধ' নামক গ্রন্থাবলম্বনে রচিত হইয়াছে। 'মৃক্তি' নামক গ্রন্থখানি অপর কোন গ্রন্থাবলম্বনে রচিত হয় নাই, উহা গ্রন্থকারের নিজ-মতামুসারেই রচিত হইয়াছে।

প্রকাশক



# সাধনা ৷

#### প্রথম অনুবাক্।

এইবার ভক্তি বর্ণনা করিব। ১। সেই ভক্তি কি প্রকার ? হরিতে পরান্মুরক্তিই ভক্তি। ২।

সেই অনুরক্তি বা ভক্তি, সুধাস্বরূপা। ৩।
সেই যে স্থাস্বরূপা-ভক্তি, পুরুষ তাহা লাভ
করিলে সিদ্ধ হন্, তৃপ্ত হন্ ও মৃত্যুঞ্জয় হন্। তিনি
মৃত্যুঞ্জয় হইলে নিত্যানন্দ সম্ভোগ করিতে
থাকেন। ৪।

পুরুষ—ভক্তি লাভ করিলে তাঁহার কোন বাঞ্চা থাকে না, তাঁহার শোক করিতে হয় না, তাঁহার কাহারও প্রতি দ্বেয় থাকে না, তিনি রমণীতে রমণ করিতে পারেন না অথবা তদ্বিষয়ে উৎসাহা পর্যান্ত হইতে পারেন না। ৫।

পুরুষ—ভক্তি অবগত হইলে মছাপায়ীর ছায়
মন্ত অথবা উন্মত্ত হন্, কখন স্তস্তিত হন্, কখন
বা আত্মাতে রমণ করত আত্মারাম হন্। ৬।

#### দ্বিতীয় অনুবাক্।

কামনা-নিরোধকারিণী ভক্তির সহিত কোন প্রকার কামনার সম্পর্ক নাই বলিয়া, ভক্তি কামনা ক্ষুরণ করেন না। ৭।

সম্পূর্ণরূপে লোকিকা ও বৈদিকী ক্রিয়াকলাপের সহিত নিঃসম্পর্কতাই নিরোধ। ৮।

ুহরিতে অনম্মতী বা একাগ্রতা এবং সেই অনম্মতাবা একাগ্রতার বিরুদ্ধ সমুদয় বিষয়ে উদাসীনতাও নিরোধ। ৯।

হরির আশ্রায় ব্যতীত জ্বসাস্ত সমস্ত আশ্রয়-ত্যাগই অন্সতা। ১০।

লৌকিক, বৈদিক এবং ঐ উভয়ের অনুকূল আচার সকলই সেই অনহ্যভার বিরুদ্ধ-বিষয়াবলী। ঐ সকলই ঐ অনন্যতা সম্বন্ধে উদাসীনতা। ১১।

পুরুষকে হরিতে নিশ্চয়াত্মিকা মানসী-দৃঢ়ভার অভাব পর্য্যন্ত শাস্ত্রীয় বিধি সকল পালন করিতে হইবে। ১২।

## সাধন।।

তাহার অন্যথা করিলে পাতিত্য ঘটিবার আশঙ্কা আছে। ১৩।

পুরুষের হরিতে নিশ্চয়াত্মিকা মানসী-দৃঢ়তার আভাব পর্য্যন্তই লোকিকী-ক্রিয়াকলাপের অমুষ্ঠান রহিবে, কিন্তু ভোজনাদি ব্যাপার তাঁহার শরীর ধারণ পর্যান্ত রহিবে। ১৪।

# তৃতীয় অনুবাক্।

বিবিধ-প্রকার মতভেদক্রমে ভক্তির লক্ষণ সকল বলা যাইতেছে। ১৫।

মহর্ষি পরাশরের পুত্র কৃঞ্চদ্বৈপায়ন বেদব্যাসের মতে, হরির পূজা প্রাভৃতিতে অনুরাগই ভক্তির লক্ষণ। ১৬।

মহর্ষি গর্গাচার্য্যের মতে, হরি-বিষয়ক কথাদিতে অনুরাগই ভক্তির লক্ষণ। ১৭।

শাণ্ডিল্যমতে, আত্মরতিই ভক্তির লক্ষণ।
 তাঁহার মতে সেই আত্মরতির বিরুদ্ধ বিষয়ে
 তরতিকেও ভক্তির লক্ষণ বলা বায়। ১৮।

ব্রন্সর্যি নারদের মতে, হরিতে সর্ববর্ক্ম ও সেই সকলের ফলার্পণ এবং হরি-স্মরণে পরম-ব্যাকুলতাই ভক্তির লক্ষণ। ১৯।

নিশ্চয়ই ঐ সকল ভক্তির লক্ষণ। ২০।
বজগোপীগণ ঐ সকল লক্ষণসম্পন্ধা। ২১।
মহতী-প্রেমা-ভক্তিসম্পন্ধা বজগোপীদিগের
কৃষ্ণমাহাত্ম্য-জ্ঞান ছিল বলিয়াই কৃষ্ণমাহাত্ম্যসম্বন্ধে তাঁহাদের অজ্ঞানজনিত অপবাদ ছিল বলিয়া
স্বীকার করা যায় না। ২২।

#### সাধন।।

ব্রজগোপীগণ ঐ কৃষ্ণ-হরিকে যন্তপি পরমেশ্বর বলিয়া না জানিতেন. তাহা হইদুল কুলকামিনীর উপপতির সহিত সংস্রব হইলে যে দোষ হয়, তাঁহাদেরও সেই দোষ হইয়াছিল স্বাকার করা হইত। ২৩।

ঐ গোপিকারা যগ্রপি শ্রীকৃষ্ণকে পরমেশরবোধ না করিয়া, আপনাদিগের মনে জারবোধ
করিতেন, তাহা হইলে তাঁহারা কখনই কৃষ্ণত্বথে স্থখবোধ করিতে পারিতেন না। কারণ,
স্বার্থত্যাগ ব্যতীত অন্যের স্থথে স্থখবোধ করা
যাইতে পারে না। নারীর নিজ পতির প্রতিই
স্বার্থশূন্য প্রেম হয় না, স্কুভরাণ উপপতির প্রতি
ঐ প্রকার প্রেম হওয়া অতি অসম্ভব। গোপীরা
নিজস্বধার্থে লালায়িত হইতেন না, তাঁহারা কৃষ্ণ-

স্থাখরই কামনা করিতেন। সেইজন্যই কৃষ্ণের প্রতি গোপীর যে প্রেম, তাহা অলোকিক। সেই জন্মই গ্রোপীর প্রেম, দিব্যপ্রেম। ২৪।

#### চতুর্ অনুবাক্।

কৃষ্ণের প্রতি ব্রজগোপীগণের যে মহতী-প্রেমা-ভক্তি ছিল, তাহা কর্ম্মযোগ এবং জ্ঞানযোগাপেক্ষা প্রধান। তাহা সর্ব্বোক্তম শ্রেষ্ঠযোগ। ২৫।

কর্ম্মযোগ, জ্ঞানযোগ এবং অন্তান্থ যোগের ফল, সেই পরম প্রোন্তর্মানভক্তি। সেইজন্যই সেই ভক্তির প্রাধান্য। ২৬।

ঈশবের নিকট অন্তিমান, অপ্রিয়। তাঁহার দৈন্তই প্রিয়। কর্মযোগী হইতে, জ্ঞানযোগী

হইতে এবং ভক্তিযোগ ব্যতীত অস্থান্য যোগী হইতেও অভিমান ক্ষুরিত হইয়া থাকে বলিয়া, ঐ সকল যোগীও তাঁহার অপ্রিয়। কেবল প্রেমরূপা-ভক্তিসম্পন্ন-ভক্ততেই দীনতা বা দৈন্যের আশ্রেয় বলিয়া, তাঁহার দীন-ভক্তই প্রিয়। দীনতা ভক্তির এক প্রকার শাখা। ২৭।

কেহ কেহ বলেন, জ্ঞান দ্বারা ভক্তিলাভ করা। যায়। তাঁহাদের মতে ভক্তিলাভের সাধনাই জ্ঞান। ২৮।

অন্ম কাহারও মতে জ্ঞান এবং ভক্তির পরস্পর আশ্রয়ত্ব আছে। তাঁহাদের মতে জ্ঞানাশ্রয়েও ভক্তি হইতে পারে এবং ভক্তি আশ্রয়েও জ্ঞান হইতে পারে। ২৯।

ব্রহাপুত্র নারদের মতে, স্বয়ং ভক্তিতেই

ফলরূপত। আছে। জ্ঞান ও কর্ম্ম প্রভৃতির কোনটাই ফলরূপ নহে বলিয়া ভক্তি ঐ সমস্তের সাধনা নহে, সেইজন্যই ভক্তি ঐ সমস্ত প্রাপ্তির কারণ নহে। ৩০।

বেমন কোন রাজা, রাজগৃহ এবং তন্মধো তাঁহার ভোজনাদি দর্শন করিলে, ভদ্মারা দেই রাজার পরিতোষ অথবা দেই রাজার কুধা, শান্তি বা নির্তি প্রাপ্ত হয় না; তদ্মপ হরিসম্বন্ধে জ্ঞানলাভই হরিতে প্রেম নহে। আহারের ন্যায় প্রেম, সম্ভোগের সামগ্রী। ৩১।

সেইজন্য মোক্ষাভিলাধীগণের প্রক্ষে ভক্তির সাধনাই কর্ত্তব্য। ৩২।

ভক্তিই তাঁহাদের গ্রাহা। ৩৩।

#### পঞ্চম অনুবাক্।

ভক্তিসম্বন্ধীয় আচার্য্য মহাশয়ের। সেই ভক্তির সাধনাবলী কীর্ত্তন করেন। ৩৪।

সর্ববদক্ষ ত্যাগ দ্বারা ও ভক্তির প্রতিকূল সর্বববিষয় ত্যাগ দ্বারাও ভক্তি সাধনা কর। যাইতে পারে। ৩৫ ।

নিয়ত ভঙ্গনা ধারাও ভক্তি সাধনা করা যাইতে পারে। ৩৬।

ভক্তিমান্ লোক কর্তৃক ভগবদ্গুণ ও তদ্বিষয়ক কীর্ত্তন শ্রেবণ দারা এবং আপনা দারা ভগবদ্গুণ কীর্ত্তন করাও ভক্তির সাধনা। ৩৭।

শ্রীহরির কিঞ্চিৎ কৃপা ও ভক্তিসম্পন্ন 'মহৎ ব্যক্তির কৃপাই ভক্তি প্রাপ্তির শ্রেষ্ঠ এবং প্রধান অবলম্বন। ৩৮।

যে ভক্তিসম্পন্ন মহতের ক্রপায় ভক্তি লাভ হয়, ভাঁহার সংসর্গ ছুর্ল । অনেক ছুর্ভাগ্য ব্যক্তি তাঁহার নিকটে যাইতেই পারে না। স্থতরাং তাহাদের পক্ষে তাঁহার সংসর্গ অসম্যই বলিতে হয়। তবে কেহ যদি ঐরূপ মহতের সংসর্গ করিতে পারেন, তাহা হইলে সেই সংসর্গজনিত অমোর্যফল অবশ্যই পাইয়া থাকেন। ৩৯।

শ্রীহরির কুপা দ্বারাই ঐ প্রাকার মহৎ সঙ্গ হইয়া থাকে। ৪০।

কারণ, সেই শ্রীহরি এবং তাঁহার ভক্তমহঙ্জন পরস্পর অভেদ। ৪১।

সেঁই ভক্তের সহিত অভিন্ন হরির সাধনা কর— সেই ভক্তের সহিত অভিন্ন হরির সাধনা কর।৪২।

#### ষষ্ঠ অনুবাক।

ভক্তিলাভ করিতে হইলে, সর্ববঢ়োভাবে মন্দ-সংসর্গ ত্যাজ্য। ৪৩।

ষেহেতু অসৎসংসর্গবশতই কাম, ক্রোধ, মোহ, স্মৃতিভ্রংশ, বুদ্ধিনাশ এবং সর্ফানাশ পর্য্যন্ত হইয়া থাকে। ৪৪।

ঐ সকলের প্রত্যেকটা, পুরুষে স্বভাবতই তরঙ্গাকারে রহিয়াছে। পরে অসৎসংসর্গবশত ঐ সকলই সমুজাকারে পরিণত হইয়া থাকে । ৪৫।

মায়া হইতে কে পরিত্রাণ পায় ?—মায়া হইতে কে পরিত্রাণ পাঁয় ? যে সর্ববদঙ্গ পরিহার করে, যে ভক্ত-মহামুভবের সেবা করে ও যে নিৃশ্মম হয়, সেই মায়া হইতে পরিত্রাণ পায়। ৪৬।

যিনি জনশূনস্থানবাসা হন্, যিনি লোকসম্পর্ক-

জনিত বন্ধনসমূহ উন্মূলিত করেন, যিনি মায়া-জনিত গুণত্রারে সহিত নির্লিপ্ত থাকিতে সক্ষম, যিনি ভরণপোষণের উপযোগী যোগক্ষেম পর্য্যস্ত বর্জ্জন করেন, তিনিই সেই তুরতারা গুণময়ী-মায়ার আক্রমণ হইতে পরিত্রাণ পান। ৪৭।

নির্মায়াবশত যিনি সমস্ত কর্ম্মফল বর্জ্জন করেন, সর্ববিকর্ম সন্ন্যাসও করেন, তিনিই সেই সর্ববিক্মফলত্যাগ জন্য নির্দ্ধ হন্। ৪৮।

সেই গুণাতীত ভক্তিসম্পন্ন-পুরুষ মায়াবিহীনতা প্রযুক্ত নিদ্ধ ন্দ হইলে, তিনি তখন সেই বিধি-নিষেধাত্মক চতুর্বেবদও পরিত্যাগ করেন। তাঁহার সেই বৃধিনিষেধাত্মক বেদ সমুদয় পরিত্যাগ হইলে, তিনি তখন কেবল অবিরত ক্ষুরিত শুদ্ধ-অধণ্ডামুরাগ প্রাপ্ত হন্।৪৯'।

ঐ প্রকার মহাক্সা অগ্রে নিজে মুক্ত হইয়া অফ্যান্য সমস্ত লোককে মুক্ত করেন। ৫০।

#### সপ্তম অনুবাক্।

প্রেমের 'স্বর্নপ' কোন বাক্য দ্বারা প্রকাশ করা যায় না। সেইজগ্যই প্রেমের 'স্বরূপ' অনির্বিচনীয়। ৫১।

কোন ব্যক্তির কথা কহিবার ক্ষমতা না থাকিলে

— সে কোন সামগ্রী আস্থাদন করিলে যেমন
তাহার গুণ বলিতে সক্ষম হয় না, তদ্রপ প্রেম
আ্বাদিত হঁইলে বা সম্ভোগ করিলে যে কি
স্থা বোধ হয়, তাহাও বাক্য দ্বারা প্রকাশ
করা বায় না। ৫২।

কিন্তু কোন কোন প্রেমসম্পন্ন পাত্রে, সেই

প্রেম প্রকাশ হয়। ঐ প্রকার প্রকাশ হইবার কারণ, প্রেমাস্পাদ। কারণ, প্রেমাস্পাদের বিজ্ञমানতা না থাকিলে, প্রেম কখনই প্রকাশিত হইতে পারে না। প্রেমিকের অন্তরে প্রেম স্ফুরিত হইলে, তাঁহার দেহরূপ পাত্রে সেই প্রেমের অস্তিত্বজ্ঞাপক অনেকগুলি লক্ষণের প্রকাশ হয়। ৫৩।

সর্ববিগুণরহিত, কামনারহিত, প্রতিক্ষণে বর্দ্ধনশীল সূক্ষ্মতর অবিচ্ছিন্ন অন্যুভবই প্রেমের 'স্বরূপ'। ৫৪।

কেছ প্রেমের 'স্বরূপ' প্রাপ্ত এবং অবগত ছইলে, তিনি প্রেমই অবলোকন করেন, প্রেমের বিষয়ই বলেন ও প্রেমের 'স্বরূপ'ই চিন্তা করেন। ৫৫।

ত্রিগুণ অথবা আর্তাদি ভেদানুসারে একই প্রেম, ত্রিধা বিভক্ত। ৫৬।

পূর্ববস্ত্রানুসারে অবগত হওয়া যায়, ত্রিবিধ গুণভেদাত্মারে প্রেমও ত্রিবিধ। সত্ত-গুণাত্মক যে প্রেম, তাহা সান্ত্রিক প্রেম: রজো-গুণাত্মক যে প্রেম তাহা রাজস প্রেম এবং তম-গুণাত্মক যে প্রেম, তাহা তামস প্রেম। সর্বেবাত্তর তামস প্রেমাপেক্ষা তৎপূর্বব রাজস প্রেম জোয়ক্ষর। সাত্তিকপ্রেমোত্তর বা সান্তিক প্রেমের পরবর্তী যে রাজস প্রেম, তাহা অপেক্ষা তৎপূর্বব সাত্ত্বিক প্রেমই শ্রোয়কার। সেইজগ্যই বলা হইয়াছে. উত্তরোত্তর শ্রেণীর প্রেম অপেক্ষা পূর্ববপূর্বব শ্রেণীর প্রেম শ্রেয়স্কর। আর আর্ত্তাদি ভেদক্রমে যে ভিন প্রকার প্রেম আছে, তাহাদের মধ্যে সর্বেবান্তর

শ্রেণীর প্রেমাপেক্ষা মধ্যম শ্রেণীর প্রেম মঙ্গলজনক। তাহাপেক্ষা সর্ব্বশেষশ্রেণীর যে প্রেম,

তাহাই স্থমঙ্গলজনক। ঐ ত্রিবিধ প্রেমসম্পন্নদিগের মধ্যে অর্থার্থী-প্রেমিকই নিকৃষ্ট-প্রেমিক।
সেই অর্থার্থী-প্রেমিক অপেক্ষা জিজ্ঞাস্থ-প্রেমিকই
শ্রেষ্ঠ। সেই জিজ্ঞাস্থ-প্রেমিক অপেক্ষা আর্ত্তপ্রেমিকই সর্ব্বোৎকৃষ্ট। ৫৭।

### অষ্ঠম অনুবাক্।

জ্ঞান-বিষয়িণী সাধনা সকল অপেক্ষ\ ভক্তি-বিষয়িণী সাধনা সকল সহজ বলিয়া, ভক্তি অভি স্থলভ । ৫৮।

়ভক্তি যে স্থলভ, সে সম্বন্ধে স্বয়ং ভক্তিই

প্রমাণ বলিয়া, সে সম্বন্ধে অপর কোন প্রমাণ নিপ্পয়োজন। ৫৯।

ভক্তি শান্তিরূপা, ভক্তি প্রমানন্দরূপা।
সেইজন্ম ভক্তির সাধনা সকলও কটসাধ্য নহে।
কারণ, যাহার সহিত শান্তি এবং প্রমানন্দের
সংস্রব, তাহা লাভ করিবার জন্ম স্বভাবতই প্রবৃত্তি
ইইয়া থাকে; স্কৃতরাং তাহা লাভ করিতে কোন
ক্লেশবোধ হয় না। সেইজন্ম জ্ঞানাপেক্ষা ভক্তি
অবশ্যই স্থলত। ৬০।

শান্তি এবং প্রমানন্দ্রপা-ভক্তি-শক্তিসম্পন্ন যিনি, তাঁহার স্বভাবতই কোন লোকের অহিত চিন্তা করিবার প্রবৃত্তি হয় না। সেই জন্যই এই সূত্রে বলা হইয়াছে, লোকের অপকার-চিন্তা ঐ প্রকার ভক্তের কার্য্য নহে।কারণ, লোক-বিধিনিষেধাত্মক- বেদশীল ঐ প্রকার ভক্তলোক, লোকিক ব্যাপার-সমূহ, বিধি নিষেধাত্মক-বেদ সকল এবং অবশেষে আপনাকে পর্য্যন্ত ভগবচ্চরণে নিবেদন করিয়াছেন বলিয়া, ঐ সকলের কোনটীতেই তাঁহার অনুবাগ নাই। তিনি সর্ব্বত্যাগী বলিয়া তাঁহার কোন লোকের অনিফ-চিস্তাতেও প্রয়োজন নাই, তাহাতে আস্থাও নাই। ৬১।

ঐ প্রকারে অন্যান্য সমস্ত এবং আপনাকে পর্যান্ত সম্পূর্ণরূপে ভগবচ্চরণে নিবেদন করিতে না পারিলে, লৌকিক ব্যবহার সক্ল বর্জ্জনীয় নহে; কিন্তু সেই সকলের ফলত্যাপ কর্ত্তব্য। তাহাতে অপারক হইলে, তাহা সম্পন্ন করিবার সাধনা করা বিধের। ৬২।

্যে পুরুষ লোকিকতা, সমস্ত বেদাচার, নিজের

#### সাধ্যা

সর্ববন্ধ এবং নিজেকে পর্যান্ত ভগবচ্চরণে সমর্পণ করিতে পারেন নাই, তিনি সিদ্ধ-ভৃক্ত নহেন। তিনি ভক্তির সাধনায় প্রবৃত্ত থাকিলে, সাধক-ভক্তের পক্ষে যে সকল নিষেধ নির্দ্ধারিত আছে, সে সকলের মধ্যে তাঁহার কোন প্রকার স্ত্রী-ধনসম্বন্ধে শ্রেবণ নিষিদ্ধ, নাস্তিক চরিত্র শ্রেবণ নিষিদ্ধ এবং নিজের বৈরী-চরিত্র শ্রবণ করাও নিষিদ্ধ। ৬৩।

ঐ প্রকার সাধকের পক্ষে অভিমান ও দম্ভ বর্জ্জনীয়। ৬৪।

ঐ প্রকার সাধকের পক্ষে সমস্ত আচার হরিতে অর্পণ করিয়া, তাঁহার নিজের কাম-ক্রোধাভিমান প্রভৃতি সেই হরির প্রতিই করণীয়। ৬৫।

কোন শুদ্ধ-ভক্ত যথন অবগত হন—ব্রহ্মা, বিষ্ণু ও মহেশ্বর, এই যে ত্রি-রূপ বা অপর কোনু

ত্রি-রূপ, এক প্রমেশ্রেরই—তখন তাঁহার ত্রি-রূপকে অভেদ বা একই বোধ হয়। ঐ প্রকার ুবোধদারাই সেই পরমেশ্রীয় ত্রি-রূপ ভঙ্গসম্পন্ন হইয়া থাকে এবং পরমেশ্বর যে অদ্বিতীয়, ইহাই বোধ হইয়া থাকে। তথমই সেই অদিতীয় পরম-প্রেমাস্পদ-পর্মেশরের প্রতি শুদ্ধ-প্রেমিক-ভক্তের ্রপ্রেম, কার্য্য করিতে থাকে। সেই প্রেম, দাস্যভাবাত্মক লক্ষণ সকল ঘারা বা মধুর-রসাত্মক-ঁ কান্তা-ভাবাত্মক লক্ষ্মণ সকল দ্বারা সেই অদিতীয় পরম-প্রেমাম্পদ-পর্মেশ্বরের প্রতিই ক্ষুরিত হইয়া থাকে। সেইজগ্যই এই সূত্রে বঁলা হইয়াছে— "সাধক-ভক্ত যখন সমস্ত আচার হরিতে' অর্পণ করত তাঁহার নিজের কামক্রোধাভিমান প্রভৃতিও সেই হরিব প্রতিই নিয়োজিত করিতে সক্ষম হন্,

তথনই তাঁহাতে শুদ্ধ অধৈতবোধ ক্ষুরিত হয়।
তথন তিনি পরমেশরীয় ত্রি-রূপ ভঙ্গপূর্বক নিত্যদাস্থভাব অথবা নিত্য-কান্তাভাবাত্মক প্রেম দারা
সেই পরম-প্রেমাস্পদ-পরমেশরের ভজনা করিতে
সমর্থ হন্।" সেইজন্মই বলা হইয়াছে, ঐ প্রকার
সাধকের পক্ষে পরমেশরীয় ত্রি-রূপ ভঙ্গপূর্বক
সেই পরম-প্রেমাস্পদ-পরমেশরের নিজে নিত্যদাস
অথবা নিজে নিত্য-কান্তা বোধ করিয়া শুদ্ধপ্রেমময়ীক্রিয়াযোগ দারা তাঁহার ভজনা করা
বিধেয়। সেইজন্মই বলা হইয়াছে,—

"ত্রিরূপভঙ্গপুর্ব্বকং নিত্যদাস

নিত্যকান্ত। ।

. ভজনাত্মকং বা প্রেমএব কার্য্যং প্রেমএব কার্য্য<sup>2</sup>'ইতি। ৬৬।

#### শবম অনুবাক্।

ঐকান্তিকী-ভক্তিসম্পন্ন ভক্তগণই সকলের প্রধান । ৬৭ ।

একান্ত-ভক্তগণ পরস্পর সন্মিলিত হইলে কণ্ঠাবরোধ, রোমাঞ্চ এবং অশ্রুটবিন্দু সকল দ্বারা তাঁহারা পরস্পর সম্ভাষিত হইয়া প্রেমানন্দ সম্ভোগ করিয়া থাকেন। তাঁহাদের প্রত্যেকেই নিজ সাধনী-শক্তি দ্বারা নিজকুল এবং ধরণী পবিত্র করিয়া থাকেন। ৬৮।

ঐ সকল ভক্তগণ তীর্থ সকলে সমাগত হইয়া, সে সকলের প্রত্যেকটীকে পরম-তীর্থ করেন। তাঁহাদের কৃত কর্ম্ম সকলের প্রত্যেকটীকে স্থকর্ম-রূপে পরিণষ্ঠ করেন। তাঁহারা আপনাদিগের

ইচ্ছামুসারে শাস্ত্র সকলের প্রত্যেক খানিকেই সৎ-শাস্ত্র করেন। ৬৯।

ঐ সকল ভক্ত হরিময়। সেইজন্ম তাঁহার।
শক্তিসম্পন্ন। তাঁহার। সর্ববশক্তিসম্পন্ন বলিরাই
তীর্থ সকলে তাঁহাদের আগমন হইলে, তার্থ সকল
পরম-তীর্থ হয়। সেইজন্মই তাঁহাদের অনুষ্ঠিত
কর্ম্ম সকলও স্থকর্ম্ম হয়। সেইজন্মই তাঁহাদের
ইচ্ছা হইলে সর্ববশাস্ত্রই সৎ-শাস্ত্র হইতে পারে।
তাঁহারা সেই সর্ববশক্তিমান্ হরির সহিত অভিন্ন।
সেইজন্মই তাঁহাদের 'তন্মরা' বলা হইরাছে। ৭০।

একান্ত-ভক্তগণ কর্ত্ব পিতৃ-পুরুষের। পুলকিত হন্, তাঁহাদের দর্শনে ও তাঁহাদের সংস্রবে দেবতারা নৃত্য করেন এবং এই ভূমগুল নাথসম্পন্ন হয়। ৭১। সেই সকল নিরভিমান ভক্তের জাতি, বিছা, রূপ, কুল, ধন ও ক্রিয়া প্রভৃতি বিষয়ে পার্থক্য নাই। তাঁহাদের প্রত্যেকেই ঐ সকল সম্বন্ধে অদৈতজ্ঞানী। ৭২।

উক্ত শ্লোকান্সসারে অবগত হৃওয়া যায়, নানা-জাতীয় নানা ব্যক্তি ভক্ত হইলে, তাঁহাদের আর •জাতি সম্বন্ধে পার্থক্য থাকে না। তথন তাঁহাদের সকলেরই এক জাতি বা বর্ণ হয়। যেহেতু তাঁহারা হরির। ৭৩।

# দশ্য অনুবাক্।

সাধক-ভুক্তের তর্ক অকরণীয়। কারণ, তর্ক করিলে সংশয় ও অবিশাস হয়। তর্ক দারা রুণা ় সময় নইট হয়। বৃষ্ঠ ।

তর্কে বাকুলা ও অবকাশ আছে বলিয়া এবং তর্ক অনিয়ত বলিয়াই ভক্ত-সাধকের তর্ক করা অকর্ত্তবা। কারণ তর্ক করিবার সময় বভা বাকাবায় করিতে হয় বলিয়া, তর্ক সহজে অল্লসময়-মধ্যে মেটে না। অগচ তাহা উভয় পক্ষীয় কোন তার্কিকেরই উপকারজনক হয় না। বরঞ্চ তাহা উভয় পক্ষেরই অনিষ্টকর হয়। সেইজন্য তর্ককে অবকাশ্ব বা শুন্য বলা যায়। স্তুতরাং সেইজন্ম তর্ককে বুথাই বলা যাইতে পারে। তর্ক, নিত্য-হরি নহে। স্থুতরাং তাহাকে নিয়ত না বলিয়া অনিয়তই বলিতে 🕻 হয়। যাহা অনিয়ত তাহাই অনিতা। স্কুতরাং সাধক-ভক্তের তাহাতে অমুরাগ হওয়া मण्यर्ग निषिक्त । १८।

সাধক-ভক্তগণের পক্ষে ভক্তি-বিষয়ক শান্ত

সকল মনন করা কর্ত্তব্য। তাঁহাদের পক্ষে
ভক্তি-বৃদ্ধিকারক কর্ম্ম সকলও অনুপ্রেয়। ৭৬।
তাঁহারা স্থ্য-ছঃখ ইচ্ছা-লাভাদি ত্যাগে
ভক্তনোপযোগী ভবিশ্বকালের প্রতীক্ষা না করিয়া,
রুথা ক্ষণার্দ্ধ অতিবাহিত করেন না; তাঁহারা নিয়তই
হরি-ভক্তনা করেন। ৭৭।

ঐ প্রকার সাধকের পক্ষে অহিংসা, সত্য, শুদ্ধাচার, দয়া এবং আস্তিকতা প্রভৃতি পালনীয়। ৭৮।

ি নিশ্চিন্তার সহিত সর্ববদা সর্বভাব দ্বারা ভগবান্ ভজনীয়। ৭৯।

সঙ্কীর্ত্তন দারা অর্চিত হইলে ভগবান্ শীত্রই আবিভূতি হন্ এবং নিজ আবির্ভাব—সেই সঙ্কার্ত্তন-স্থলের সমস্ত সিন্ধান্তক্তগণকে অমুভব করান।৮০।

সেইজন্মই ভক্তির মহাগোরব। ত্রি-সতা-যুগেই ভক্তি গরীয়দী—ত্রি-সত্যযুগেই ভক্তি গরীয়সী। সভা, ত্রেভা এবং দ্বাপর্র, এই তিন যুগই মিথা। নহে। সেইজ্বল্য ঐ তিন যুগকেই ত্রি-সত্য বলা হইয়াছে। অথবা ত্রি-সত্য শব্দ, ত্রি-কালবাচকও বলা যাইতে পারে। বর্ত্তমান, ভূত এবং ভবিষ্যুৎ, এই ত্রি-কালই সত্য: এই ত্রি-কালেই ভক্তির প্রাধান্ত। অণবা ত্রি-সত্য শব্দ---ব্রহ্মা-বিষ্ণু-মহেশ্রবাচকও বলা যাইতে পারে। ঐ ত্রি-সত্যে, ভক্তিই গরীয়সী; কারণ,পূর্ব্ব সূত্রানুসারে ঐ ত্রি-মূর্ত্তিই অভেদ, স্থতরাং ঐ ত্রিমর্ত্তিতে ভক্তিই শ্রেষ্ঠ। ঐ ত্রি-সত্য শক্তের ়অন্যান্য অর্থও করা যাইতে পারে। ৮১ ।

পূর্বেই বলা হইয়াছে, ভগবানের প্রতি ভক্তির

#### आश्रमा।

উদ্ৰেক হইলে. সেই ভক্তিকে দিবা-ভক্তি বলা যাইতে পারে। সেই দিবা-ভক্তি দিবাাসক্তিময়ী। নারদের মতে সৈই-একা-দিব্যাসক্তিময়ী ভক্তির একাদশ প্রকার বিকাশ। সেই সকলের প্রথম 'বিকাশ গুণমাহাত্মাসক্তি, দ্বিতীয় বিকাশ রূপাসক্তি, তৃতীয় বিকাশ পূজাসক্তি, চতুর্থ বিকাশ স্মরণাসক্তি, পঞ্চম বিকাশ দাস্যাসক্তি, ষষ্ঠ বিকাশ স্থ্যাসক্তি, স্থ্ৰম বিকাশ কান্তা-সক্তি, অন্টম বিকাশ বাৎসল্যাসক্তি, নবম বিকাশ /আত্মনিবেদনাসক্তি, দশম বিকাশ তন্ময়াসক্তি, একাদশ বিকাশ পরমবিরহাসক্তি। ৮২।

কুমার, ব্যাস, শুকদেব, শাণ্ডিল্য, গর্গ, বিষ্ণু, কোণ্ডিল্য, শেষ, উদ্ধব, বারুণি, বলী, হন্মান্, বিভীষণ প্রভৃতি ভূক্তাচার্য্যদিগের সহিত স্থপ্রসিঞ্ধ

#### माधना।

ভক্তাচার্য্য ত্রন্ধার্ষি নারদের ভক্তিসম্বন্ধে অনৈক্য না থাকায়, তিনি তাঁহাদের প্রতিবাদসূচক বিজ্ঞপকে ভয় না করিয়া, এই ভক্তি-শাস্ত্র দ্বারা ভক্তি-সম্বন্ধে নিজ মত প্রকাশ করিয়াছেন। ৮৩।

যিনি এই ব্রহ্মর্যি নারদ কথিত ভক্তি বিষয়ক
মঙ্গলজনক শিবানুশাসন বিশ্বাসের সহিত শ্রদ্ধা
করেন, তিনিই ভক্ত হন্। তিনিই নিশ্চিত
ভাপনার প্রেমাম্পদ সেই প্রিয়নাথ-শ্রীহরিকে লাভ
করেন। ৮৪।

সমাধা !

# স্থতি ।

# স্থুক্তি।

প্রথম ভাগ।

#### প্রথম অধ্যায়।

চিন্তা অপেক্ষা উৎকট ব্যাধি নাই। নিশ্চিন্তা অপেক্ষা নির্ব্যাধি নাই। মুক্তি ব্যতীত সম্পূর্ণ নিশ্চিন্তায় অধিকার হয় না। সেইজন্মই মুক্তির বিশেষ প্রয়োজন ১১।

্দাস্থ ও প্রভুত্ব, উভয়ই বন্ধন। কিন্তু কৃষ্ণ-দাস্থ, সংসার হইতে মুক্ত হইবার হেতু। ২। সাযুক্তামুক্তি, ব্যতীত বৈষ্ণব, বিষ্ণুত্ব পাইতে

পারেন না। অনেক বৈষ্ণ ব সাযুজ্যমুক্তি চাহেন না। তাঁহাদের বিষ্ণুসেবাতেই বিশেষ আনন্দ।৩। এক দেহ পরিত্যাগ করিলে আবার অপর দেহ অবলম্বন করিতে হয়। তাহা মুক্তি, শাস্তি এবং প্রকৃত সুখের কারণ নহে। আত্মজ্ঞানবশতঃ ত্রিবিধ-দেহত্যাগ হইয়া থাকে। কেবল স্থূল-দেহত্যাগই মুক্তি নহে।৪।

জীবত্বের নাশই পরা-মৃক্তি। তাহাই পরমাশান্তির জননী। তাহাই পরমন্থবের কারণ। ৫।
জনেকের ধারণা, কাশীক্ষেত্রে মৃত্যু হইলে
মৃক্তিলাভ হয়; কিন্তু কাশীখণ্ডের মতে, কেবল
কাশীতে মরিলেই মৃক্তি হয় না। কাশীখণ্ডের মতে,
কাশীতে নিস্পাপভাবে বাস করিয়া মৃত্যু হইলেই
মৃক্তি হইয়া থাকে। ৬।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়।

অনেক আর্য্যশাস্ত্রেই মুক্তির উল্লেখ আছে। সকল প্রকার মতের মুক্তির লক্ষণ একপ্রকার নতে। ১।

অনেক বৈশ্ববশান্তেই পঞ্চ-প্রকার মৃক্তি স্বীকার করা হইয়াছে। সেই পঞ্চ-প্রকার মৃক্তির মধ্যে প্রথম প্রকার সাষ্ট্রি, দ্বিতীয় প্রকার সালোক্যা, তৃতীয় প্রকার সামীপ্যা, চতুর্থ প্রকার সারূপ্য ও পঞ্চম প্রকার সাযুক্তা। কাশীখণ্ড প্রভৃতির মতে নির্ববাণও এক প্রকার মৃক্তি। জীবন্মৃক্তি-গীতা প্রভৃতির মতে, জীবন্মৃক্তিও এক প্রকার মৃক্তি। অফ্টাবক্র-সংহিতা প্রভৃতির মতে, বিদেহ-ক্রৈবন্যও এক প্রকার মৃক্তি। অনেক শান্ত্রমতে, কৈরলাই চবম-মৃক্তি। ঐ সকল ব্যতীত আরও

কত প্রকার মৃক্তি আছে। প্রয়োজনামুসারে অস্থান্য সময়ে সে সকল বিষয় প্রকাশ করিবার ইচ্ছা রহিল। ২।

#### ততীয় হধাায়।

অনেক শাস্ত্রেই ভক্তির প্রাধান্ত সূচিত হইয়াছে। অধ্যাত্ম-রামায়ণের যুদ্ধকাণ্ডীয় সপ্তম অধ্যায়মতে,—

"ভক্তির্জনিত্রী জ্ঞানস্থা, ভক্তিমে কি-প্রদায়িনী। ভক্তিংগীনেন যৎ কিঞ্চিৎ কৃতং সর্ব্ব-

ম্মংগ্রম্॥"

উক্ত শ্লোকান্সুসারে ভক্তি-সাহায্যে মোক্ষলাভও হইয়া থাকে। যোগবাশিষ্ঠের মতে, মানসা-শাস্তিই মোক্ষ। উক্ত গ্রম্থে বলা হইয়াছে,—

' ''মন: প্রশমনো রাম! মোক্ষ ইতাভিধীয়তে॥"

উক্ত যোগবাশিষ্ঠের তৃতীয় সর্গের অফ্টম শ্লোকে বাল্মীকি কহিয়াছেন,—

''অশেষেণ পরিত্যাগো বাদনানাং

য উত্তনঃ।

মোক ইভূচিতে অক্ষন্! স্এৰ বিষলঃ ক্ৰমঃ॥"

উক্ত শ্লোকামুসারে অবধারণ করিতে হয় বাসনা সকলের সম্পূর্ণ ত্যাগই উত্তম-মোক্ষ।

শ্রীমন্তাগবতোক্ত দ্বিতায় স্কন্ধের দশম অধ্যায়ে বলা হইয়াছে.—

"মুক্তিহিত্বাম্যথারপ্যং স্বরূপেণ ব্যবস্থিতিঃ ॥"

### চতুর্থ অধ্যায়।

বন্ধ-জীবের পুরুষার্থ নাই। মুক্তিলাভ হইলেই প্রকৃত পুরুষার্থ লাভ হইয়া থাকে। স্থপ্রসিদ্ধ সাখ্যদর্শনে ভগবান্ কপিলদেব কহিয়াছেন,— ''ত্রিবিধ-চঃখাত্যস্তনির ন্তাত্যস্ত-

পুরুষার্ঘঃ 🗝

মথার্থ ই ত্রিবিধ-তুঃখের অভিশয় নিবৃত্তিই পরম-পুরুষার্থ । কারণ, ঐ ত্রিবিধ-তুঃখ থাকিতে পরম- পুরুষার্থজনিত পূর্ণ-স্বাধীনতা লাভ হওয়। অতি অসম্ভব। পূর্ণ-স্বাধীনতা ঘাঁহার আছে, প্রকৃত কথায় তিনিই পুরুষ। সেই পুরুষের অধীন মহেন। পুরুষত্ব লাভ হইলে জার জীবত্ব থাকে না। জীবত্বের অভাবে কেবল শিবই হইতে হয়। পরিমিত লবণপিণ্ডের সহিত মহাসমুদ্রের অভাব-বশতঃ কেবলমাত্র জলরাশিই বিভ্যমান থাকে। জীবের অভাবে কেবল শিবই বিভ্যমান থাকে।

#### পঞ্চম অধ্যায়।

শরীর, ত্রিবিধ। স্থল-শরীর বা জড়-শরীর, সূক্ষ-শরীর এবং কারণ-শরীর। অস্থি, মাংস,

শোণিত প্রভৃতির সমষ্টি যে শরীর, ভাহাকেই স্থল-শরীর বলা হইয়া থাকে। সেই স্থল-শরীরের অভ্যন্তরে ষ্টুচক্র বিছ্ণমান। সেই ষ্ট্চক্রের সর্ব্বাধচক্রের নাম, মূলাধার-চক্র। সেই চক্রেই ভূলোক অবস্থিত ় সেই ভূলোকে বা পৃথিবীতে জীব বা জীবাত্মার বাসন্থান। ঐ ভূলোকে বা পৃথিবীতে যতকাল বদ্ধভাবে জীবের অবস্থিতি থাকে, ততকাল সেই জীবকে মুক্ত বলা যায় না; কিন্তু ঐ জীব যথন সেই ভূলোক হইতে সহস্রার স্থিত ব্রহ্মলোকে বা শিবলোকে যাইতে সক্ষম হন, তখনই তাঁহার জৈবভাবের নিবৃত্তি হয়। সেই জৈবভাবের নিরুত্তিকেও এক প্রকার মৃক্তি বলা যাইতে পারে। ১।

সম্পূর্ণ 'রেচক' অভ্যাস দ্বারা ভাহাতে সিদ্ধ

হইলে, মূলাধার-চক্রস্থ ভূলোক হইতে অয়স্কান্তমণি কর্ত্তক আকৃষ্ট লোহের ন্যায়, সেই সহস্রারস্থিত প্রমশিব কর্ত্বক জীব আকৃষ্ট হন। সেই আকর্ষণ ঘট্টা স্বযুদ্ধার মধ্যগত ব্রহ্মনাড়ীর বা জ্ঞাননাড়ীর মধ্য দিয়া মুক্ত-জীব পরমশিবে সম্ভত হন। তখনই উভয়ের ঐক্য বা যোগ হয়। সেই যোগদনিত আনন্দ, সেই মুক্ত-জীবই সম্ভোগ করিয়া থাকেন। সেইজন্ম তখন তাঁহাকে যোগানন্দ বিলা যাইতে পারে। জীব ঐ প্রকারে যোগানন্দ হইলে, অমুলোম-বিলোমক্রমে সর্বচক্তে ভ্রমণ করিলেও তিনি অজ্ঞানে অভিভূত হন্ না। ২।

#### দ্বিতীয় ভাগ।

#### প্রথম অধ্যায় ।

যে নিজে সংসারী, সে অপর একজন সংসারীকে দোষে কেন ? অপর সংসারীকে দৃষিবার পূর্কে নিজের সংসার ভাগি করা উচিত। ১।

যে ব্যক্তি পথজান্ত হইয়া যুরিতেছে, তাহাকে কেবল পথহার। হইয়া ঘুরিতেছ কেন বলিলে, তাহার কি উপকার হইবে ? তাহার গস্তব্যপথ যদি জান, তাহা দেখাইয়া দাও। সংসারী হইয়া থাকা মন্দ বলিয়া, কেবল একজ্বন সংসারীকে দুষিলে কি হইবে ? তোমার যদি ক্ষমতা থাকে, তাহার সংসার হইতে উদ্ধারের উপায় করিয়া দাও। ২।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়।

এরপ অনেক অসচ্চরিত্র লোক আছেন,
্যাঁহারা আপনারাও কোন সৎকার্য্যের অসুষ্ঠান
করেন না, অন্থ কেহ তাহা করিবার উদ্যম করিলে
ক্ষমতানুসারে বাধা দিবার চেফ্টা করেন। তাঁহারাই
মুক্তির মহাপ্রতিবন্ধক। তাঁহাদের কুসঙ্গ,
সর্বতোভাবে পরিহার্য। ১।

নিজের মানসী-কুবৃত্তি সকলও মৃক্তিলাভের বিষম-বাধা। সচৈতন্ম-গুরু-নির্দ্দেষিত সাধনার দ্বারা ঐ সকল বাধা অপস্থত করিয়া মৃক্তিলাভের অধিকারী হইতে হয়। ২।

্ আক্ষ-জ্বল মলিন হইলে, তাহাকে নির্মাল করা অভি কঠিন। সংসারীলোককে আবদ্ধজ্ঞলের স্থায় জানিবে। ৩।

# মাক্ত।

যিনি সহজেই কোন জীবের রূপ ও গুণে মুর্দ্ধ হন, তাঁহার মুক্ত হইবার অনেক বিলম্ব আছে। ৪। অনেক সংসারীজীব ললনার উপাসনায় যত রত, তাঁহারা যদি পরমেশ্বরের উপাসনায় তত রত হইতেন, তাহা হইলে তাঁহাদের মুক্তির অধিকারী ইইবার কি আর অবশিষ্ট থাকিত ৮৫।

স্বর্গীর বৃত্তান্ত শুনিবার জন্য—ঈশরীয় কথা শুনিবার জন্ম যাঁহার আগ্রহ আছে, তাঁহার মধ্যে সন্তাবও আছে। তিনি মুমূক্ষ্ণ কোন দিন তাঁহার অবশ্যই মুক্ত ইইবার সম্ভাবনা আছে। ৬।

বাসনা নিবৃত্তি হইলে, আশা নিবৃত্তি হয়। বাসনা থাকিতে আশার নিবৃত্তি হইতে পারে না। ৭ ১

অজ্ঞান নির্ত্তি হইলে, অভক্তি নির্ত্তি হয়। অজ্ঞানবশতই অভক্তি ক্ষুরিত হয়।৮। অজ্ঞানবশতই জীবের নানাপ্রকার বন্ধন।
অক্তানবশতই জীবের অমক্ষল হইয়া থাকে।
অজ্ঞান নিরাকৃত হইলে, কোন বন্ধন এবং কোন
অক্ষপ্রলই থাকে না। অজ্ঞানই জীরের বিষম-বন্ধন।
আজ্ঞনই অক্ষকার। ১।

দিব্যজ্ঞানময়ী ঐশী-জ্যোতিতে যখন মনো-মন্দির আলোকিত হয়, তখনই অজ্ঞানান্ধকার তিরোহিত হয়। ১০।

্ অন্ধকার, অলোককে আর্ত করিতে পারে
না, আলোকই অন্ধকারকে আর্ত করে।
অজ্ঞানান্ধকার, জ্ঞানালোককে আর্ত করিতে পারে
না, জ্ঞানালোকই অজ্ঞানান্ধকারকে আর্ত করিতে
পারে। জ্ঞানালোকেরই মহীয়সী-শক্তি। ১১।
নির্দ্ধায়া-শক্তিই চিৎ-শক্তি। সেই চিৎ শক্তিই

কালী। তাঁহারই এক বিকাশের নাম দিবাজ্ঞান।
সেই দিবাজ্ঞান, গুরুরূপ-পরম-শিবে নিহিত
থাকে। বন্ধ-জীব গুরু-কুপাবলেই সৈই দিবাজ্ঞান
লাভ করিয়া তুংখময় সংসার হইতে অব্যাহাত
পাইয়া থাকেন। ১২।

নানা বিষয়ে জ্ঞান হইতে পারে। দিব্যজ্ঞানের সহিত তুলনা করিলে সে সমস্তকেই অজ্ঞান বলিতে হয়। ১৩।

যিনি দিব্যজ্ঞানরূপ সূর্পে ঝাড়িয়া সকল ধর্ম্মের সকল সার গ্রহণ করিতে পারেন, তিনি ধর্ম্ম-জগতে একজন সামান্ত লোক নহেন। তাঁহার যেরূপ দিব্যজ্ঞান, সেরূপ দিব্যজ্ঞান স্থল্ঞ নহে। ১৪।

ि निवाळान नांड इंडेलंडे मःमात्र इंडेएंड पूर्कि

লাভ হইয়া থাকে। সংসার হইতে মৃক্তিলাভ হইলেই প্রকৃত স্বাধীন হওয়া যায়। সংসার হইতে মৃক্তিলাভ হইলেই শাস্ত হওয়া যায়। সংসার হইতে মৃক্তিলাভ হইলেই মহাস্ত হওয়া যায়। প্রকৃত মহাস্ত যিনি, তিনিই প্রকৃত কৃষ্ণ-ভক্ত। ১৫।

## তৃতীয় ভাগ।

#### প্রথম অধ্যায়।

'আমি-আছি' বোধ যে শক্তি প্রভাবে হয়, তাহাই অহঙ্কার। সেই অহঙ্কার-প্রসূতই মুমুতা। ১।

কাহারও বা অধিক মমতা, আর কাহারও বা অল্ল মমতা। প্রত্যেক জীবেই অল্ল বা অধিক পরিমাণে মমতা আছে। ২।

অহন্ধার থাকিতে একেবারে মমতাশূন্য হওয়। যায় না। ৩।

দয়া অপেক্ষা মমতা অধিক বন্ধন। এক ব্যক্তির অভাব, তুঃখ কিস্বা শোক দেখিয়া দয়ার উত্তেক হইলে, সেই অভাবের—সেই ছঃখের কিন্তা শোকের নির্ত্তি করিতে পারিলে, সে ব্যক্তি সম্বন্ধে দয়ারও নির্ত্তি হয়; কিন্তু যাঁহাদের প্রতি মমতা আছে, তাঁহাদের অদর্শনে বরঞ প্রেই মমতার রৃদ্ধি হইয়া থাকে। তাঁহাদের বিয়োগ হইলেও সেই মোহিনী-মমতার নির্ত্তি হওয়া ছুক্ষর। ৪। • 'আমি-আছি' বোধ না থাকিলে, 'আমার কিছু আছে'ও বোধ থাকে না। ৫।

্ 'এক-আছে' যাহার বোধ আছে, 'বহু-আছে'ও তাহার বোধ আছে। ৬।

্ যে জ্ঞান দারা নিজের অস্তিত্ববোধ হয়, সেই জ্ঞান, দ্বান্নাই অন্যান্য সকলেরও অস্তিত্ববোধ হয়। ৭।

'আমি-আছি' বোধ বাতীত অন্য কিছু আছে,

# पुक्ति

বোধ হয় না। নিজের অস্তিত্ববোধই সকল বোধের কারণ। ৮।

নিজের অন্তিদ্বোধক জ্ঞান অব্যক্ত থাকিলে, ব্রহ্মজ্ঞানও ক্ষুরিত হইতে পারে না। ৯।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়।

মনতারই অপর নাম, 'বন্ধনাত্মক-অমুরাগ।' দেওয়া যায়। মনতা যাঁহার নাই, তাঁহার ঐ প্রকার অমুরাগও নাই। ঐপ্রকার অমুরাগশৃত্য যিনি, তিনিই বৈরাগী। ১।

যিনি নিরহন্ধার হইয়াছেন, তাঁহার কোন বস্তুতে মুমতাও নাই। মুমতা যাঁহার নাই, তাঁহার কিছুতে

### মুক্তি-

'বন্ধনাত্মক-অনুরাগ'ও নাই। বন্ধনাত্মক-অনুরাগশৃত্য ব্যক্তিই প্রকৃত বৈরাগী বৈরাগীই মৃক্ত। ২। ১ মমতার জনক, অহলার। নিরহল্কার হইতে নির্মামতার উৎপত্তি। বৈরাগীই নিরহল্কার—অতএব তাঁহার কিছুতেই মমতা নাই। বৈরাগী, সম্পূর্ণ নির্মাম। নির্মাম যিনি, তাঁহার কৃষ্ণ ব্যতীত কিছুতেই অনুরাগ নাই। যাঁহার কৃষ্ণ ব্যতীত কিছুতেই অনুরাগ নাই, তিনিই মৃক্ত। ৩।

## চতুৰ্থ ভাগ।

#### ্ প্রথম অধ্যায়।

যিনি কখনও বন্ধ হন্ নাই এবং বাঁহার কখন বন্ধ হইবার সম্ভাবনাও নাই, তাঁহারই পক্ষে মৃক্তি, তুচ্ছ। তুমি মায়া দারা দৃঢ়রূপে বন্ধ রহিয়াছ— অথচ তুমি মুক্তি চাহ না বলিতেছ; এ তোমার কি প্রকার কথা ? তোমার পক্ষে মৃক্তি, তুচ্ছ নহে—' তোমার পক্ষে মুক্তি, অতি তুর্ল ভ। ১। প্রমেশ্বন শীক্ষা বাতীত অন্যানা সমস্যে

পরমেশ্বর-শ্রীকৃষ্ণ ব্যতীত অন্যান্য সমস্তে বীতরাগই মৃক্তি। ২।

পরমেশ্বর-শ্রীকৃষ্ণে সম্পূর্ণ অনুরাগ হইলে; অন্স বস্তুতে আর অনুরাগ থাকে না। ৩। সংসার হইতে যাঁহার মনের ত্রাণ হইয়াছে, তিনিই মুক্ত। সংসার হইতে মুক্ত হইবার পদ্ধতি শিক্ষার নামই মুন্ত-শিক্ষা। মন্ত্র-শিক্ষার পরে মন্ত্র-দীক্ষা লাভ হইলে মুক্তি হয়। ৪। •

সিদ্ধ-জ্ঞানীও মুক্ত, সিদ্ধ-ভক্তও মুক্ত। সাংসারিক কোন বিশ্বই তাঁহাদের স্পর্শ করিতে পারে না। ৫।

### দ্বিতীয় অধ্যায়।

। জনী বা স্মৃতিক। পরমাস্থন্দরী যুবতী দেখিলেও বে যুবকের কামভাবের উদ্দীপনা হয় না, তিনিই জীবমুক্তির অধিকারী। ১।

জীবশুক্ত-পুরুষ থিনি হইয়াছেন, তিনি জীব নহেন। তিনি জীবের ভায় কোন অসৎকার্য্যও করেন না। ২।

যিনি জীবিতাবস্থায় মৃক্ত হইয়াছেন, তাঁহাকেই জীবমুক্ত-পুরুষ বলা যায়। ৩।

কাহারও দৈহিক সৌন্দর্য্যে এবং যৌবনে যিনি মুগ্ধ না হন্, জিনিই জীবন্মুক্তপুরুষ। ৪।

যাঁহার কাহারও সহিত শত্রুতা কিম্বা মিত্রতা নাই, তিনিই জীবশুক্ত-পুরুষ। ৫।

পিতা-মাতা, ভ্রাতা-ভগিনী, পত্নী ও পুজ্র-কম্মা প্রভৃতি পরমাত্মীয়গণের প্রতি পর্য্যন্ত যাঁহার স্লেছ-মমতা নাই, তিনিই জীবমুক্ত-পুরুষ। ৬ i

যাঁহার পক্ষে স্থাতি এবং অখ্যাতি তুল্য,
তিনিই জীবশুক্ত-পুরুষ। জীবশুক্ত-পুরুষের
স্থ্যাতিতেও আনন্দ নাই, অখ্যাতিতেও নিরানন্দ
নাই। যিনি যৌবনে নিকাম হইয়াছেন, তিনিই
জীবশুক্ত-পুরুষ। ৭।

যাঁহার নির্দ্মল স্বভাব, যিনি স্পতি সরল, বিজ্ঞপ করিলে যাঁহার রাগ হয় না, তিরন্ধার করিলে যাঁহার রাগ হয় না, ঘুণা করিলে যাঁহার রাগ হয় না, উৎপীড়ন করিলে যাঁহার রাগ হয় না — যাঁহার ছঃখ হয় না, যাঁহার নিন্দা করিলেও রাগের উদয় হয় না—ছঃখের উদয় হয় না, তিনিই জীবস্মুক্ত-পুরুষ। নিয়ত তাঁহার সংসর্গে থাকিলে স্ক্রোনীও জ্ঞানী হয়।৮।

· বিদ্ধন—যাঁহার পক্ষে বন্ধন নহে, তিনিই জীবমূক্ত-পুরুষ। তাঁহার কোন প্রতিবন্ধকই নাই। ৯।

যে জীবমুক্ত-আত্মজ্ঞানী-পুরুষের আত্মজ্ঞানই অম্বর হইরাছে, তিনি সকল প্রকার পেশই পরিত্যাগ করিতে পারেন—অথবা তিনি সকল প্রকার বেশই ধারণ করিতে পারেন। তাঁহার

নির্দ্দিষ্ট কোন বেশ নাই, তাঁহার নির্দ্দিষ্ট কোন সজ্জা নাই। তিনি যে চিদাম্বর—তিনি যে সাম্বর। তিনি সর্ববেশী হইয়াও অবেশী। ১০।

### ্তৃতীয় **অধ্যা**য়।

তুমি জীবদ্মুক্ত-পুরুষ যাঁহাকে বলিতেছ, তিনিও এক সময়ে জীবত্ব দ্বারা বন্ধ ছিলেন। পরমেশরর-শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে তাঁহার তুলনা, হইতেই পারে না। কারণ, পরমেশরের পক্ষে মুক্তি, অতি তুচ্ছ। পরমেশরের মুক্তির প্রয়োজনই হয় না। যাঁহার বন্ধনও নাই, তাঁহার মুক্তিও নাই। তিনিই পরমেশ্বর, তিনিই শ্রীকৃষ্ণ, তিনিই সচিচানন্দ-সদাশিব, তিনিই সগুণ-নিগুণ ব্রহ্ম, তিনিই অবদ্ধ- পরমেখরের কখন বন্ধন হয় নাই। সেইজগ্য তাঁহাকে চিরমুক্তও বলিতে পার না।

পরমেশরের বন্ধন হয় নাই, সেইজন্য তিনি বন্ধও নন্—মুক্তও নন্। স্ততরাং তিনি মুক্তি স্ত্তপ্প ভও বোধ করেন না। তাঁহার পক্ষে মুক্তি, অতি তুচ্ছ পদার্থ। কারণ, তিনি স্বয়ং মুক্তিনাথ। ২।

### চতুৰ্থ অধ্যায়

<sup>। বিদে</sup>হ**ৈক**বল্য। বিদেহীর দৈহিক কোন কার্য্যই থাকে না। দেহের সঙ্গে তাঁহার কোন সম্বন্ধই থাকে না। ১।

স্থুল, সৃক্ষ এবং কারণ-শরীর হইতে আত্মার স্বতম্বভাবে অবস্থানই বিদেহকৈবলা। স্থুল, স্ক্ম এবং কারণ-শরীরের সহিত আত্মার যতক্ষণ

সম্বন্ধ থাকে, ততক্ষণ তাহার বিদেহকৈবল্য নহে।
মহাত্মা জনক, বিদেহকৈবল্যের অধিকারী হইয়াছিলেন বলিয়া, অদ্যাপি তাঁহাকে বৈদেহী বলা হয়।
পরমহংস মুনীশ্বর-শুকদেব গোস্বামীও বিদেহকৈবল্য লাভ করিয়াছিলেন। অস্থান্থ অনেক
ব্রহ্মর্ষিও বিদেহকৈবল্যের অধিকারী হইয়াছিলেন। ২।

#### পঞ্চম অধ্যায়।

١.

নিব্দ পি। সমস্ত গুণকর্ম্মের অপ্রকাশকে নির্ববাণ বলা যায় না। নির্ববাণ শব্দের অর্থ, নাশ বলিলেও বলা যায়। কারণ, অগ্নি নির্ববাণ হইলে, তাহা আর থাকে না। ১।

ঐ লোহ হাগ্ন হইয়াছে। লোহ—অগ্নি ছিল না,

পরেও থাকিবে না। লোহ, অগ্নি হইয়াছে, অথচ সে লোহই আছে। শিব, জীব হইয়াছেন। শিব— জীব ছিলেন না, পরেও থাকিবেন না। অগ্নি নির্বাণ হইলেই যে লোহ, সেই লোহই থাকিবে— জীবের নির্বাণ হইলে,কেবল শিবই থাকিবেন। ২।

কাশীতে নিপ্পাপভাবে জাঁবের স্থুল, সূক্ষ্ম ও কারণ নামক দেহত্যাগ হইলে, জাবের ঐ ত্রিবিধ-তমু হইতে ত্রাণ হয়। সেই ত্রাণের নামও কেহ কেহ নির্বাণ বলিয়া থাকেন। ৩।

তুমি নির্ববাণ প্রাপ্ত হইবে না। তোমার অহঙ্কারশক্তি নির্ববাণ হইবে। অহঙ্কার-শক্তি নির্ববাণ প্রাপ্ত হইলে, তুমি নিরহঙ্কার হইবে—নিগুণ ও নিষ্ক্রিয় হইবে। ৪।

তুমি যতদিন না ঐ প্রকারে নিগুণ-নিজ্ঞিয়

হইতে পারিতেছ, ততদিন তোমার নির্বাণ হইবে না। ৫।

অনিত্যের নির্বাণ হইতে পার্মে। নিত্যের নির্বাণ হয় না । জীব—অনিত্য, তাহার নির্বাণ হইতে পারে। আত্মা—নিত্য, তাঁহার নির্বাণ হয় না । ৬।

আত্মার নির্বাণ হয় স্বীকার করিতে হইলে, যত দেহ—তত আত্মা স্বীকার করিতে হয়। এক আত্মার নির্বাণ হইলে, আরও অবশিষ্ট অনেক<sup>)</sup> আত্মা থাকেন মানিতে হয়। ৭।

কাশীখণ্ডামুসারে জানা যায়, জাব— নিত্য নয়। কাশীখণ্ডের মতে জীবের কাশীতে দেহত্যাগ হইলে, তাহার শিবে নির্বাণ হয়। ৮।

क्रिकाल यांश ना शांक, जाशां विज्ञान । त्य

সমি নির্বাণ হয়, তাহা আর থাকে না; সেইজস্ম তাহা অনিত্য। কোন জীবরূপ অল্লায়ি শিবসাগরে নির্বাণ হইলে, তাহার আর অস্তিত্ব থাকে না। ১। স্পবিকল্প ও নির্বিকল্প-সমাধির প্লারে নির্বাণ। আত্মার জীবত্ব নির্বাণ হইলে, আত্মার কৈবলা হয়। নির্বাণ এবং কৈবলা অভেদ নহে। ১০। নির্বাণের পর কৈবলা। কৈবলা, নির্বাণের ফল। ১১।

#### ষষ্ঠ অধ্যায়।

देक वना। ক্রিয়াযোগের অন্তর্গত অনেক প্রকার সাধুনা আছে। ক্রিয়াযোগের সাহায্যে ধ্যান-যোগে অধিকার হয়। ধ্যান্যোগে সিদ্ধ হইলে তবে জ্ঞান্যোগী হইতে পারা যায়। জ্ঞান্যোগে সিদ্ধ

হইতে পারিলে নির্বাণ হয়। নির্বাণের পরে 'কেবল' হইতে পারা যায়। যিনি 'কেবল' হইয়াছেন, তিনিই প্রকৃত নিগুণি, নিজ্জিয় ও অযোগী হইয়াছেন। ১।

কবে তুমি নিগুণ-নিজ্জিয়-নির্ন্নিপ্ত-অযোগী হইবে ? কবে তুমি অসম-নিঃসম্বন্ধ হইবে ? কবে তুমি 'কেবল' হইবে ? ক্রিয়া-শক্তির সঙ্গে তোমার যোগ আছে ; সেই যোগ থাকার জন্ম তুমি সদসৎ নানা কর্ম্ম কর—সেই যোগ থাকার জন্ম তোমাকে সদসৎ নানা কর্ম্মের ফলভোগ করিতে হয়। ২।

সদসৎ উভয়বিধ ফলভোগই বন্ধন। ক্রিয়াশক্তির সহিত যখন তোমার অযোগ হইরে, তখনই
ভূমি সদসৎ কর্ম্মকলরূপ বিষম-বন্ধন হইতে
নিক্ষৃতি পাইবে। ৩।

পাতঞ্জলদর্শনামুসারে জ্ঞানই বুদ্ধিসত্ত। বৃদ্ধিসত্ত যাহা, তাহা প্রকৃতির অংশ প্রকৃতি। বৃদ্ধিসম্ব— ্প্রকৃতির অংশ প্রকৃতি হইলে, জ্ঞানও প্রকৃতির অংশ প্রকৃতি স্বীকার করিতে হয় 💃 কাবণ জ্ঞানই বুদ্ধিসত। আত্ম। 'কেবল' হইলে বুদ্ধিসত্ত-জ্ঞানের সঙ্গে তাঁহার আর কোন সংস্থাব থাকে না। ুবুদ্ধিসত্ত-জ্ঞান তখন প্রকৃতিতে লয় হইয়া যায়। ৪। (यागरे किवलाव कात्रण:—अथि किवला-লাভ হইলৈ, নির্বিকার ও অযোগী হইতে হয়। ষেমন সাধনাই সিদ্ধিপ্রাপ্তির কারণ: সথচ সিদ্ধিপ্রাপ্তি হইলে আর সাধনীর অনুষ্ঠানও থাকে না। ৫।

সূর্ববদশার পরবর্ত্তী যাহা, তাহাই কৈবল্য। কৈবল্যের অন্তর্গত কোন প্রকার দশাও নাই।

# সুক্তি।

সকল প্রকার স্থ-ছঃথের পরবর্ত্তী কৈবলা— কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী কোন প্রকার স্থেও নহে, কোন প্রকার ছঃথও নহে। জ্ঞানার্জ্ঞানের পববর্ত্তী কৈবলা—কৈবল্যের মধ্যবর্তী জ্ঞানও নহে, অজ্ঞানও নহে। সকল প্রকার সদসৎ কর্ম্মের পরবর্ত্তী কৈবল্য—কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী কোন প্রকার সৎকর্ম্মও নহে, কোন প্রকার অসৎকর্ম্মও নহে। সকল গুণের পরবর্ত্তী কৈবলা—কৈবল্য গুণাতীত। কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী কোন প্রকার গুণাই নহে। ৬।

কৈবল্যলাভে সর্বত্যাগ হইতে পারে—কেবল আত্মত্যাগই হইতে পারে না। আমি, ক্মাত্মা— আমি আমাকে কি প্রকারে ত্যাগ করিব ? আমার সঙ্গে যে সকল বস্তুর সম্বন্ধ আছে, সে সকল বস্তু ত্যাগ করা যায়: আমার সঙ্গে যে প্রকৃতির, মায়ার, অনাজার অন্মিতার বা অবিদ্যার সম্বন্ধ আছে. কৈইল্যলাভ হইলে ভাহাও পরিতাক্ত इत्या १।

সন্নাস অর্থে সর্বত্যাগ। নিজ ইচ্ছামুসারে সন্ন্যাস গ্রহণ করিবার কাহারও ক্ষমতা নাই। আত্মজ্ঞান বাতীত কৈবলা হয় না। কৈবলো প্রমস্লাস হয়।৮।

· ঐ স্তবৰ্গই মালিগু নহে। ঐ স্তবৰ্গ মলিন হইয়াছে। ঐ স্তবর্ণে যখন মালিন্য ছিল না তখন ঐ স্তবর্ণ মলিনও ছিল না। ঐ মালিগ্য-বিশিষ্ট স্থবর্ণকৈ মালিম্যবিহীন করিতে পারিলে, আর উহাকে 'মলিন-স্বর্ণ' বলা হইবে না; তখন উহাকে ফুবর্ণই বলা হইবে। জীবছ, আত্মার

মালিয়। আত্মা জীবহরপে মালিয়-বিশিষ্ট হইলে. ठाँशांक कीवाका वला श्रा। आजात कीवन-मालिस না গাকিলে, আত্মা আর জীবাত্মা নহৈন। তথন আহ্না—কেবলাহ্না, তখন আহ্না—শুদ্ধাহ্না, তখন আরা-পরমহংসও নহেন। তথন আরা--পরমহংস্তের পরবর্তী। তথন আত্মা-গৃহস্থও নহেন, সন্নাসীও নহেন। তথন আত্মা--অগ্য কোন প্রকার আশ্রমী নহেন। তখন আত্মা— অজ্ঞানীও নহেন, জ্ঞানীও নহেন। তথন আত্মা— অভক্তও নহেন, ভক্তও নহেন। তখন আত্মা---অধাৰ্ম্মিকও নহেন, ধাৰ্ম্মিকও নহেন। তখন আত্মা—পাপীও নহেন, নিষ্পাপীও নহেন এ তখন আরা—অপণ্ডিতও নহেন পণ্ডিতও নহেন। তখন আত্মা---অধমও নহেন উত্তমও নহেন।

সেই সর্ববাবস্থার পরবর্তিনী অনবস্থায় আত্মা, সর্ববগুণ-বিবর্জ্জিত নিষ্ক্রিয় ও সম্পূর্ণ-সর্ব্বোপাধি-শৃন্ম 'কেবল' হন্। ৯।



# বিজয়-ভেরী।

### ·\$4)X(44·

উপনিষদ্-রহস্ত কার্য্যালয় ' হইডে

শ্রীত্বর্গাদাস ব**ন্দ্যোপাধ্যায়** কর্ত্তক প্রকাশিত

দিতীয় সংস্করণ।

ভাবিথ ৮ই প্রাবন, সোমবার, সন ১৩২৩ দাল :

মূল্য /১০ আনা।

### দ্বিতীয় সংকরণের বিজ্ঞাপন।

প্রথম সংস্করণে মুদ্রিত পুত্তক সমূহ নিঃশেষিত - হওমার, কো**নরূপ** পরিব**র্ত্তন ও পরিবর্ত্ধন না করি**য় भूमम् जिक कता है ने। **म्याकत श्रीमान नृत** कतिएड যথাসাধা চেষ্টা করা হইবাছে। কাগজের মূল্যাধিকা বশতঃ পুত্তকের মূল্য বৃদ্ধি করিতে বাধ্য হইলাম।

১৯২০, ৮ই প্রাবন, বিনীত— হাওঁছা, শ্রীওকমন্দির। প্রকাশক

· 🌙 "

ইকনমিক প্রেস। ২০% নং দর্পনারায়ণ ঠাকুরের দ্রীট, কলিকাতা : बीकानिमान मधन कर्ड्क मूखिए।

## বিজয়-ভেরী।

মরণের রোলে পড়ি, কেন তুমি বীর ? মাপি হুতাশের ছায়া বাাপিয়া সমগ্র কায়া কেন এত যাতনা-অধীর ? কেন পাষাণের ভার---বুকে চাপা অনিবার কেন এত বিষাদ প্ৰাৰীর ! পুট <del>ত্ৰ্য</del>—পুই বাজে ব্যোম ! ব্যোম ! ব্যোম ! श्रीमात्र योनन-टित्री अम-उम-उम।

[ ২ ] কেন ক্লান্তি হে স্মাধক—কেন অবসাদ ?

কেন তৃমি নত শির—

ভগ্নপণ্ড কেন বীর—

কেন মুখ মণ্ডিত-বিষাদ ?

কেন মৃথ মডিড-বিষাদ ? কেন আঁথি দীপ্তিহীন ওঠাধর বিমলিন

নিরাশায় হেরিছু প্রমাদ ?

ওই ভন—ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্!

আমার আনন্দ-ভরী ওয়-ওয়্-ওয়্।

িবিশ্বয়-ভেরী। [0]

কেন জীব ় কেন ভাব নিৰ্জীব জীবন ? কেন ভাব মায়া ফাঁস ক্ষধিয়াছে কণ্ঠশাস-

কেন রুখা করিছ রোদন ? মায়া ঘোরে অচেতন

কেন,ভাব আত্ম-প্রাণ

কেন ৰূপা আত্ম-সমর্পণ ?

**७३ ७न-७३ वाद्य त्याम् त्याम्-त्याम्!** 

আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

কেন ভবে অপিনারে সংসারের দাস ?

কেনবে শুজাল গালে—

কল্পন ক'রেছ ছলে—

কোথা মাদ্র। १—কেন হা ভাতাশ १

করিছ সংসার ধর্ম—

কে বলিল "অপকৰ্ম-

পুত্ৰ-পত্নী লৌহময় ফাঁস,--" ७३ अम— ७३ वांक त्याम् ! त्याम् । त्याम् ! यागात यानम-(खती अय्- अय्- अय्। .

বিজয়-ভেরী ।

মনের বিকার মাত্র জান নাকি মায়া! মন তব ইক্ত জাল---

রচি চিত্র ক্রবিশাল

দেখাইছে কল্পনার ছায়া !

বল তাহে কিবা দোষ কেন তাহে অসম্ভোষ কেন তাহে কণ্টকিত-কায়া। ওই খন ওই বাজে ব্যোম্! বোম্! বোম্! আমার আনন্দ-ভেরী ওম - ওম - ওম্।

কে বলিল--"মাড়া-পিতা-জায়া পরিবার বিশ্ব সবে সাধনার-ভেবে কর চুরমার

চাহ যদি কুপা বিধাতার-" একিরে প্রলাপ বাণী।

তাই কি চকিত প্রাণী—

দিবালোকে হেরিছ আঁধার ? ভয় নাই ৷ ভয় নাই ৷ তাজ কুম্বপন ওই শুন--ওই ৰাজে ব্যোম ! ব্যোম ! ব্যোম ! षामत्र षानम-८७ती ७म्-७म्-७म्।

কে বলিল—"ঘর ঘার জঞ্চালের রাশি।
হওরে অরণ্যবাসী,
মাথিয়া বিজ্তি রাশি
গুহামাঝে হওৱে প্রবাসী;
আঁথি মৃদি ভাব শ্ন্য
তবে হ'বে আশা পূর্ণ—"

কে শিখালে হইতে উদাসী ?

ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যন্ত্ৰ ! কুম্বপন !

ওই তন ওই বাজে ব্যোম্। ব্যোম্। ব্যোম্। আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্। þ

[ 6 ]

গৈরিক বসনে কিয়া জটাজুট জালে,
দণ্ড কমণ্ডলু মাঝে,
কিয়া ভিক্কের সাজে
লুকান কি আমি কোন কালে ?
হিমাদ্রি-তুষার-শৃল্পে
কল্লিত কনক-ভূলে
ওপ্ত আমি—কে ভোগে শিগালে ?
ভয় নাই ! ভয় নাই ! ভাজ কুম্বপন !

ওই তন-ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্ ব্যোম!
আমার মানশ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

### বিজয়-ভেরী।

গায় বে!—দাসৰ কিষা ভিক্ষাজীবী ব'লে সামি কি ছেড়েছি ভোরে। সংসার সাগর পারে—

নিকাসিত,করিয়াছি ছলে।

"মহাপাপী তুমি তাই আমি ত তোমাতে নাই !"

ব'লেছি কি আমি কোন কালে ? ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপন !

७३ ७न—७३ वाद्धं त्याम् ! त्याम् त्याम् ।

আমার **আনশ**-ভেরী **ওম্-ওম্-ওম্।** 

```
বিজয়-ভেরী।
হও পাপী, কিমা তুমি হও পুণ্যবান্
হও কৰ্মী হও তাপি.
ছও রোগী, কিম্বা ভোগী,
२७ हिन्तु, किशा भूमलभान ;
इस नंत्र, किशा नाती,
রাজা—গৃহী কি ভিথারী
দর্কাবন্থে আমি যে সমান!
```

ভয় নাই ৷ ভয় নাই ৷ ত্যঙ্গ কুম্বপন !

ওই ভন-- এই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্। আমার আনন্দ-তেরী ওয়-ওয়-ওয়।

[ 33 ]

"দংসারী", "সন্মাদী"—স্থ্ পোষাকের ফের; প্রকৃতি-পুলিন্দা মাঝে

অনেক পোষাক আছে

আবশ্বকে হইবে বাহির। পোষাকে কি ভূলি আমি

পোষাকৈ ভূলিছ তুমি---

আমি কিরে ধানা পোষাকের ? ভয় নাই ৷ ভয় নাই ৷ ত্যজ কুম্বপন •

अहे अत—अहे वाष्ट्र त्याम् ! त्याम् ! त्याम् ।

षामार्त जानम-एजती अस्-अस्-अस्।

[ 32 ]

शृशी यनि शृद्ध थीएर-मन्नामी मन्नारम চাহিওনা ওই দিকে ज़्निनना ठाक्ठिक ভূবিওনা পোষাকের তাসে ও দব (৬) শক্তি মোর—, আবশ্যক মত তোর সাজিছিদ কল্পিত-হরুদে। ভয় নাই। ভয় নাই। ত্যন্ত কুম্বপন্। ७३ ७२—७३ वाष्ट्र त्याम्! त्वाम्! আমার আনন্-ভেরী ওম -ওম ওম

1 30 7 জান না কি-- ঘাহা ভাব তাহাই সংসার ' শ্অ ভাব—শ্অ আমি শৃংগে অবস্থিত তুমি---গড়ি দিব শুন্থের সংসার ! শূন্তো সমাধিস্থ হ'বে ্বৈশৃক্তে তুমি লয় পাবে শৃত্যে হের সত্ব আপনার! ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপৰ ! अहे अन—अहे वास्क त्वाम् ! त्वाम् ! त्वाम् ! .আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

[ 36 ]

ভাব যদি—পূর্ণ কিন্তা নির্ব্ধিকার তুমি :— হবে পূর্ণ—নির্ব্ধিকার।

হবে পূর্ণ—নির্ব্ধিকার ! চিন্তামত তদাকার—

আমার বিচিত্র রঙ্গভূমি !!! যেভাবে ভাবনা তুমি

আমিই ঘুরায়ে আনি কেন্দে—হণা ক্রমি হও জাবি

কেন্দ্রে—যথা তুমি হও আমি ভয় নাই! ভয় নাই! তার কুম্বপন!

७व नार ! ७व नार ! ठाक क्षणन ! ७३ ७न—७३ वाल्ब त्याम् ! त्याम् ! त्याम् !

ত্ত ভ্ন-তং বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! বে আমার আনন্ধ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্। বিজয়-ভেরী।

) e

[ >@ ]

ভাবের তরঙ্গ কিম্বা নিস্তরঙ্গ ভাব, আমারই প্রভাব স্ব আবস্থাকে অস্তব পুনঃ ভ্যাগ-পুনঃ নব ভাব! আমিই কল্পনা-জাল আমি মায়া স্থবিশাল শতা, মিথা। আমিই ত সব ! ভয় নাই ৷ ভয় নাই ৷ তাজ কুম্বপন ৷ धरे अन-- ६३ वाटक त्वाम् ! त्वाम् ! त्वाम् ! আমার আনন্দ-ভেরী **ওম্-ওম্-ও**ম্।

```
বিজয়-ভেরী।
5 5
কে বলিল অন্ধক্রারে রহিয়াছ তুমি।
```

সভ্য যদি অন্ধকারে— থোঁজ তবে সে আঁধারে দেখিবে লুকান আছি আমি! কোথা কি আলোক মেলে। ক্ষত্ৰ দীপ শিখা জেলে क् थींक्दित मीश्र-मिनमि।

ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন ! ७३ ७न—७३ वाष्ट्र त्याम् ! त्याम् ! त्याम् ! আনার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্ । .

ওই তন--ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্! আমরে আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

তথন প্রকৃতি তব দিবে পরিচ্ছদ নর সেত্র' তুমি যেমন সাজায়:— মৌনী কিছা বন্ধচারী

স্বামীন্ধী কি গিরি, পুরী-পাবে দাদ আমার ইচ্ছায়। ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যঞ্জ কুম্বপন ! eই छन-- eই বাজে ব্যাম্! ব্যাম্! व्याम्! আয়ার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

```
বিষয়-ভেন্নী।
                                         52
                 [ 46 ]
 করিতে বলিনা কিছু ভোমায় এখুন;
তথু রে কাতর প্রাণে
থাক মোর অন্বেষণে
তথু কর আমার চিন্তন;
তথু বল "কোথা তুমি ?
কোথা তুমি ? কোথা তুমি ?
কোথা তুমি"—কররে রোদন
ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যন্ত কুৰপন !
७३ छन- ७३ वाल त्याम् ! त्याम् ! त्याम् !
আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।
```

বিজয়-ভেরী।

দেখিবে—তোম্যরই সাজে হইব উদয়। তোমারই পুলিন্দা খুলি লইব পোষাক তুলি প্রাণ তব যেমনটি চায— নব বিমোহন সাজে তোমারই প্রাণের মাঝে আলে৷ করি হইব উদয় !!!

ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুসপন ! अहे अन—अहे वात्क त्वाम् ! त्वाम् ! त्वाम् ।

আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

এই যে তোমাতে আমি। এই যে আমাতে তুমি।

তুমি আমি ওই যে মিশায়! কোথা সে সংসার আর-

ভবার্ণব স্বত্নস্তর— কোথ। মায়া! কোথা অন্ধকার। ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন ! ওই ভন--ওই বাজে ব্যোম! ব্যোম। ব্যোম। আয়ার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

55

ि २२ ]

্রিই যে রে চারিগারে রহিয়াছি ভোর!

এই যে সম্মুখে আমি! এই যে পশ্চাতে আমি!

আশে পাশে এই যে রে ভার—

উর্চ্চে—অধে চারিধারে

এই যে রয়েছি ঘিরে

এই যে রে বুকের ভিতর !

ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপন !

ওই শ্বন-ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্! আমার আনন্দ-ভেরী ওয় -ওয় -ওয় ।

[ 20 ]

কি দেখিছ—কি শুনিছ—ভাবিছ কি আর!
দেখিছ যা আমি তাই!
শুনিছ যা আমি দেই!
বাপিয়াছি বাহির ভিতর!
ভূমি হইয়াছ **আমি!**ভূমি!
ভূমি যামি ভেদ নাহি আর!

ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাত্ৰ ক্স্বপ্ন !

ওই তন ওই বাজে বাোম্! বাোম্! বোম্! আমাৰ আনন্দ ভেরী ওম্ -ওম্ -ওম্ । দাগরে যেখানে লোষ্ট্র করনা কেপ। যায় উহা তল দেশে: স্থান বা অবস্থা দোষে বুথা কতু না হয় ক্ষেপণ। যে ধর্মে যে অবস্থায়

থাক কিবা আদে যায় পাবে তল কর ক্ষেষ্ণ! ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যক্ত কুম্বপুন । **७३ ७**न—७३ वाद्य व्याम् ! व्याम् ! व्याम् ! আমার আনন-তেরী ওম্-ওম্-ওম্।

#### [ 29 ]

জান না কি-কর্ম মাত্রে সিদ্ধি স্থনির্মাণ ; যেথা কর্ম সেথা জ্ঞান দেগা শক্তি দেখা প্রাণ দেখা আমি আত্মা স্থবিমন। কর্মমাত্র মম যজা! "কু" "স্বু" কভু নহে ভোগা প्थमृति ५ म्य क्वन ! ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যক্ত কুম্বপন ! ভট শুন ভই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্! আমার আন<del>ল</del>-ভেরী **ওম্-ওম্-ওম্।** 

িবিজয় ভেরী। চাহিও না নিম্নে তাই বলি হে সাধক---যেখানেতে তুমি থাক স্থপু উর্দ্ধে দৃষ্টি রাখ হইওনা আত্ম প্রবঞ্ক। देश हा १-देश हा १ নিমে দৃষ্টি না ফিরাও

( অবস্থার ) পরিচ্ছদ যাক কিম্ব; থাক ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বৰ্ণন ! अहे अन— अहे वादक (वार्म ! (वार्म ! (वार्म !) আমার আনৰ-ভেরী ওম - ওম্ - ওম্ ।.

[ 25 ]

ভয় নাই। ভয় নাই। ত্যজ্ঞ কুম্বপন। বিশিষ্ট ভাবেতে ওম্ তার নাম ব্যোম্ : ব্যোম্ ! ওম্ নাদে ব্যোমের স্থঙ্গন জল, স্থল, বায়ু, ব্যোম ওম্ পূর্ণ ব্যোম্—ব্যোম্ **७म** वाग् षः स्व मिनन! **५३ ७**न—७३ पाष्ट्र त्याम् ! त्याम् ! त्याम् আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

[ 45 ]

ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন ! দিবসে তারকাচয়

কিন্তু কেবা পায় দরশন ?

নিশার আঁধার এলে

कूर्छ डिर्फ मत्न मतन

তারাপূর্ব হেররে গগন-!

আছে ব্যোমে স্থনিশ্বয়

७ই <del>७न-७</del>ই वाष्म व्याम्! देगाम्! व्याम्।

चामात्र चानम-एडती स्मू-एम्-६म्।

```
বিজয়-ভেরী া
ভেমতি রয়েছি আমি কর দর্শন .
নেছ। তোর জ্ঞান শিথ।
ধাব-করা জোভিঃবেখ।
কর হৃদি আধারে মগন:
वन मृत्य एम - धम
শুনিবিরে ব্যোম ব্যোম
বাজিছে আনন্দ ভেরী ব্যাপিয়া ভবন '
ठत्क. यूर्या, वृत्क, इंग्लू,
७म.-७म वव छन
হও এদে আমাতে মগ্ন!
ওই জন—ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্!
আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।
```